# النتيام المنتام المنتين



مجله على و تحقیقاتی



• رمضان المبارك وشوال المكرم ١٩٢٧ه









بنیاد اختر تابان کی جانب سے رمضان المبارک ۱۴۴۶ ه 🤲 کے موقع پر بہارعبادت کے عنوان سے خصوص پروگرام پیش کیا جارہا ہے۔























مومنین سے گزارش ہے کہ ہمارے اس پرو گرام کی چه ویڈیوز کوزیادہ سے زیادہ نشر (شیر) فرماکر قرآنی اور دینی معارف کی تبلیغ میں ہماری مدو فرمائیں۔





WATCH IT ON YOU TUDE & 5 @AKHTARTABAN-UR

زير سرپرستی حضرت وليعصر عجل الله تعالی فرجه الشريف



■ دوما ہی مجلہ علمی و تحقیقاتی اختر تابان السال الشارہ ۵ | رمضان السبارک و شوال المکرم ۱۳۳۲ ه

- 🐠 بنیاداختر تابان
- 🟖 خيابان صفائيه ، كوچه ٢٨، چهار راهاول، پلاك ٩٣٠
- +91497477 +16774766+
  - www.AllamahRizvi.com
  - info@allamahrizvi.com



مدیراجرائی
 مولاناسید تعلیم رضاجعفری

معاون اجرائی
 ڈاکٹر سیدباقرایلیار ضوی

• گرافیک وڈیزائن سیدروح اللہ نقوی





| ٥          | ■ خاتم الكتب<br>اداره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u>_</u>   | ■ آیت کا پیغام<br>اداره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>\</b>   | ■ ماہر مضان کی فضیلت اور روزوں کے فوائد ۔۔۔۔۔۔۔۔۔<br>(اٹل شاء)<br>رئیس المبلغین علامہ سید سعیداختر رضوی گو پالپوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y          | ■ کا تنات کی مظلوم ترین شخصیت مولاناسید باقرایلیار ضوی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٨          | ■ رمضان المبارك اورروزه چالیس احادیث کی نگاه میں ۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵          | مولاناسید تعلیم رضا جعفری<br>■ جناب خدیج ً؛ حضرت رسول خدا کی جمدر دبیوی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>∠</b>   | مولانا محمد على المسلم مهدى المسلم مهدى المسلم مهدى المسلم مهدى المسلم مهدى المسلم ال |
|            | مولاناسید تعلیم رضا جعفری<br>ام علی ( <sup>2)</sup> کے مثالی بھائی کی خصوصیات ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>)</b> 1 | سیده نهان نقوی<br>• آثار و بر کات رمضان المیار ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11         | انیں زہرار ضوی<br>اشعار در مدح حضرت امام حسن مجتبی <sup>(ع)</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | مولا ناعر فان عالم پوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۴          | AND IMPORTANT EVENTS BEFORE DECLARING PROPHETHOOD  AND IMPORTANT EVENTS BEFORE DECLARING PROPHETHOOD  RAIS AL-MUBALLIGHEEN ALLAMAH SAYYID SAEED AKHTAR RIZVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

توجیہ: مقالہ نگار کی آراء سے ادارہ کا متنق ہو ناضر وری نہیں ہے۔ علماء کرام اور طلاب محترم اپنے مفید مقالات اور تخلیقی آراء سے ہمیں نواز کر شکریہ کاموقع عطافر مائیں۔ بنیاد اخترتا بان۔ قم

### اداريه: خاتم الكتب

پروردگار عالم نے انسانوں کی ہدایت ور جنمائی کے لئے ایک لاکھ چو ہیں مزار انبیاء و پنجبروں کو بھیجا۔ ان ہیں سے بعض کو مختلف کتابیں اور صحیفوں سے نوازا جن کو آسانی کتابوں کے عنوان سے یاد کیا جاتا ہے؛ انہیں ہیں سے سب سے مشہور حضرت داوڈ کو ملنے والی کتاب "زبور"، حضرت موئی کو ملنے والی کتاب " تورات "، حضرت عیسی کو طنے والی کتاب " اور تاجدار کا نئات، خاتم الانبیاء والمر سلین حضرت محمد مصطفی کو ملنے والی کتاب " تر آن مجید" ہے۔ پروردگار عالم نے تمام ند کورہ چاروں آسانی کتابوں کو ماہ رمضان المبارک ہی میں انبیاء و مرسلین پر فرایا ہے۔ پروردگار عالم نے تمام نزل فرمایا ہے۔ اسی وجہ سے ماہ مبارک رمضان کو عظیم فضیلت اور بلندی حاصل ہے۔ پروردگار عالم نے تمام آسانی کتابوں میں قرآن کے بعد اب قیامت تک نزل فرمایا ہے لینی قرآن کے بعد اب قیامت تک کسی دوسر ی کتاب کی ضرورت نہیں ہے۔ اسی کتاب میں پروردگار نے تجلیات ہدایت کو رکھا ہے جس سے دنیا و آخرت کی تمام تر ہدایات کی ضرورت نہیں ہے۔ اسی کتاب میں پروردگار نے تجلیات ہدایت کو رکھا ہے جس سے دنیا و آخرت کی تمام تر ہدایات کی ضرورت نہیں ہورک کا میار کی رمضان کی سب سے عظیم و برتر شب میں، کا نئات کی سب سے عظیم و برتر شب میں، کا نئات کی سب سے عظیم شخصیت کے قلب مبارک پر نازل فرمایا ہے۔

قرآن اور رمضان المبارک کے در میان بہت گہر ارابطہ ہے اور اس نقارن وار تباط کے بہت سے گوشے اور پہلو ہیں جن کے بارے میں مطالعہ کر نااوراس پہلو ہیں جن کے بارے میں آیات وروایات میں تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے جن کے بارے میں مطالعہ کر نااوراس کی تعلیمات و پیغامات پر حتی المقدور عمل کر نا ہم سب پر لازم و ضروری ہے۔ اس لئے کہ قرآن مجید، سعادت اور کمال کی طرف ہدایت اور راہنمائی کرنے والی کتاب ہے۔

قرآن مجید کاایک اہم وابتدائی پیغام تعلیم و تعقل پر توجہ دینا ہے اسی وجہ سے بہت سی آیات میں علم و معرفت کے حصول اور معلومات کے بارے میں تدبر، تامل، تعقل کرنے کی تاکید آئی ہے بلکہ کثرت آیات کی وجہ سے قرآن مجید کاایک چوتھائی حصہ علم و معرفت کے موضوعات سے مربوط ہے اور جو سب سے پہلی اور ابتدائی آیات آنخضرت پر نازل ہوئیں وہ علم و معرفت ہی سے مربوط ہیں کہ "اس اللہ کے نام سے پڑھو جس نے پیدا کیا ہے، اس نے انسان کو جمے ہوئے خون سے پیدا کیا ہے، پڑھو اور تمہار اپر وردگار بڑا کریم ہے، جس نے قلم کے ۔ اس نے انسان کو جمے ہوئے خون سے پیدا کیا ہے، پڑھو اور تمہار اپر وردگار بڑا کریم ہے، جس نے قلم کے

ذریعہ تعلیم دی ہے۔اور انسان کو وہ سب کچھ بتادیا ہے جو اسے نہیں معلوم تھا" (سورہ علق ۱-۵)۔اس سے بڑھ کر، بنیادی طور پر انسان کی خلقت علم و معرفت کے ساتھ منسلک ہے۔قرآن مجید اس بات کی طرف یوں اشارہ کرتا ہے: "اور خدانے آ دم کو تمام اساء کی تعلیم دی اور پھر ان سب کو ملائکہ کے سامنے پیش کرکے فرمایا کہ ذراتم ان سب کے نام تو بتاؤ...اگرتم (اینے خیال استحقاق میں) سے ہو؟" (سورہ بقرہ، آیہ اس)۔

خلاصہ یہ ہے قرآن جیسی عظمتوں کی حامل کتاب کو پروردگار عالم نے اپنے عظیم مہینے میں نازل فرمایااور لوگوں کو اس ماہ میں خاص طور پر اپنی ہدایت و رحمت کی طرف بلایا ہے لہذا ہم سب پر لازم ہے کہ اس مہینے میں روزوں کی برکت، قرآن کی برکت، سحر و افطار کرنے اور دوسر وں کو سحر و افطار کروانے کی برکت سے خود کو ہر گزدور نہ رکھیں اور ہمیں عباد توں کے ساتھ ساتھ اس مبارک مہینے اور مبارک کتاب قرآن مجید اور اہل ہیت کی تعلیم تعلیمات کی روشنی میں جس چیز کی جانب سے سب سے زیادہ متوجہ رہنا چاہئے وہ دین و شریعت کے احکام کی تعلیم حاصل کرنا ہے ؛ اس لئے کہ تمام آسانی کتابوں کا اہم مقصد اور خود اس بابرکت مہینے کا ایک اہم اور اعلیٰ ہدف انسان کی تربیت بغیر الی تعلیمات کی تربیت ہے اور انسان کی تربیت بغیر الی تعلیمات کے ممکن نہیں ہے۔

### آیت کا پیغام

تبھی مجھی ہم جاہتے ہیں کہ سال کے اہم دنوں اور خاص مناسبتوں جیسے روز جمعہ، شب قدر، ماہ رمضان المبارك، عید کے ایام اور معصومینؑ کی ولاد توں کی مناسبت میں ایسا کام کریں اور ایسی عبادت کریں کہ خداوند عالم کی جانب سے زیادہ سے زیادہ نظر کرم ہمارے شامل حال ہو جائے اور ہم معاف کر دیئے جائیں۔ لیکن قرآن مجید کی بعض آیات کی روشنی میں معافی کا حصول خود ہمارے اپنے اختیار میں ہو تاہے جب ہم خود معافی حاصل کر ناچا گے تو ہمیں اللہ کی طرف سے بھی معافی مل جائے گی۔ اس معافی کے حصول کے لئے ضروری ہے کہ ہم اپنے دل کو ا چھی طرح پاک صاف کرلیں اور روح و حوصلے میں بلندی اور قلبی فراخد لی کے ساتھ دوسر وں کو معاف کر دیں؛ یعنی اگر ہمارے دل میں کسی دینی وایمانی بھائی کے لئے کوئی دشمنی، حسد، کینہ، نفرت، بے زاری پیدا ہو گئی ہے یا کسی دینی وایمانی بھائی نے ہمارے حق میں ظلم کیا ہے، ہمیں اذبیت دی ہے، ہمارے ساتھ بدسلو کی کی ہے تو ہمیں چاہئے کہ ہم اسے اللہ کے لئے معاف کر دیں بس۔خداوندعالم فرماتا ہے کہ اگرتم دوسروں کو معاف کرتے ہو توبیہ معاف كرنا خود تمهارے ليے معافى اور بخشش كا ذريعه بن جائے گا؛ ارشاد ہوتا ہے: «وَلَا يَأْتَل أُولُو الْفَضْل منْكُمْ وَالسَّعَة أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ في سَبِيلِ اللَّه وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحبُّونَ أَنْ يَغْفُرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحيمٌ»؛ "اور جولوگ تم ميں سے صاحب فضل (وصاحب وسعت) ہیں، وہ اس بات کی قشم نہ کھائیں کہ رشتہ داروں اور مختاجوں اور اللہ کی راہ میں اپنے وطن کو حچھوڑ نے والوں کو پچھ بھی خرچہ نہیں دیں گے (ان کی مدد کرنا بند کردیں گے) ۔ بلکہ ان کو چاپیئے کہ معافی اور در گزر کریں۔ کیاتم پیند نہیں کرتے ہو کہ خداتم کو بھی معاف کردے؟اور خداتو بہت بخشنے والا مہر بان ہے" (سورہ نور، آ بیے ۲۲) ۔ آیت کااہم پیغام بیہ ہے کہ انسان کو ہمیشہ اس بات کو یاد ر کھنا چاہئے کہ کسی نہ کسی دن اسے بھی معافی کی ضرورت پڑے گی ۔ لوگوں کی طرف سے نہ سہی۔ قیامت و حساب کتاب کے دن، اللہ کی جانب سے معافی اور تبخشش کی ضرورت تو سبھی کو ہو گی۔ للہٰذاا گرآج ہم ایک دوسرے کو معاف کرنے اور ان کی غلطیوں اور خطاؤں کو معاف کرنے اور یوشیدہ رکھنے کی روش اپنالیں گے تو خداوند عالم بھی ہمیں دنیا و آخرت میں آسانی سے معاف

## ماہ رمضان کی فضیلت اور روزوں کے فوائد

تحرير: رئيس المبلغين علامه سيد سعيد اختر رضوى گوپال پورى (رح)

#### مقدمه:

رمضان کا مہینہ ،برکتوں والا مہینہ ہے۔ یہ مہینہ تمام مہینوں کا سر دار ہے اور خدا کا مہینہ ہے۔ اس مہینہ میں اللہ تعالی اپنی رحتوں کے در وازے کھول دیتا ہے اور خداکا فضل وکرم بندوں کو ہر طرف سے گھیر لیتا ہے اب یہ ہم لوگوں کا کام ہے کہ اس رحمت اور مہر بانی سے اپنے دامن کو جہاں تک ممکن ہو کھر لیں اس مہینہ کی سب سے بڑی نعمت روزہ ہے۔ اللہ تعالی نے کتنے پیار سے انداز میں روزے کا اللہ تعالی نے کتنے پیار سے انداز میں روزے کا حکم دیا ہے ارشاد ہوتا ہے "یا اُئیھا الَّذینَ مِنْ قَبْلِکُمْ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ کَما کُتِبَ عَلَی الَّذینَ مِنْ قَبْلِکُمْ عَلَی الَّذینَ مِنْ قَبْلِکُمْ الصِّیامُ کَما کُتِبَ عَلَی الَّذینَ مِنْ قَبْلِکُمْ

(اے ایمان لانے والو! تمہارے اوپر بھی روزہ واجب کیا گیا تھاجو واجب کیا گیا تھاجو تمہارے کیا گیا تھاجو تمہارے کیا گیا تھاجو تمہارے بہتے گذرے ہیں تاکہ تم پر ہیزگار بن جاو تقوی اختیار کرواور یہ حکم صرف چند معین دنوں کے لئے ہے)۔آپ دیکھیں تو سہی آیت شروع ہوتی ہے "یا آئیھَا الَّذینَ آمَنُوا" سے تاکہ ہمیں یہ یاد رہے کہ ہم اللہ تعالی پر ایمان لا کے ہیں اور یہ اقرار کر کے ہیں کہ اللہ تعالی پر ایمان لا کے ہیں اور یہ اقرار کر کے ہیں کہ

لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ، أَيَّاماً مَعُدُو داتٍ ( بقره ، ١٨٣ ) \_

خدااور اس کے بیسے ہوئے نبی اور امام ہم پر خود ہم
سے زیادہ اختیارات رکھتے ہیں جب ہم یہ اقرار کرکے
اپنے کو صحیح معنوں میں خداکا بندہ بنا چکے ہیں، تو پھر خدا
جو حکم دے ہمیں خوشی اور شوق کے ساتھ اس پر عمل
کرنا ہی چاہئے ہمیں اس کی مصلحت اور وجہ معلوم ہویا
نہ ہولیکن روزہ کی مصلحتیں اور اس کے فائدے توالیسے
ظاہر اور کھلے ہوئے ہیں کہ ہر شخص اس کو مانتا ہے
چاہے وہ مسلم ہویا غیر مسلم، مومن ہویاکافر روزے
کے فائدے کوسب مانتے ہیں۔

روزے میں جتنے جسمانی، روحانی، اخلاقی، تدنی، اور فد ہبی فائدے اکٹھا ہوگئے ہیں ان سب کا مفصل بیان بہت مشکل ہے یہاں مخضر طریقے سے چند جملہ

بطور اشاره لکھتا ہوں۔

#### جسمانی فائده:

ہمارے جسم کے اندر غذا کی بے احتیاطیوں اور نظام زندگی کی بے اعتدالیوں کی وجہ سے جو خرابیاں پیدا ہوجاتی ہے اور جو فاسد مادے جمع ہوجاتے ہیں روزہ ان سب کا بہترین مداوا اور سب سے عمدہ علاج

حکیم اور ڈاکٹر سینکٹروں امراض میں مریضوں کو فاقبہ کرلیا جائے تو مکمل شفا حاصل ہوجاتی ہے، اللہ تعالی نے ہمیں منظم طریقے سے فاقہ کرنے پر مامور کیا ہے اور اس کو عبادت قرار دیا ہے یہ بھی اس کی رحت کا ثبوت ہے کہ ہماری عباد توں میں اخروی فوائد کے علاوہ د نیاوی فوائد بھی وربعت کئے ہیں اب بھی ہم اس کی اطاعت سے سرتانی کریں تو یہ ایسی احسان فراموشی ہوگی جس کی نظیر نہیں مل سکتی یہاں پیہ عرض کرنا ہے جانہ ہوگا کہ جہاں تک جسمانی فوائد کا سوال ہے ہم لوگوں كاآج كل كايد طريقه كچھ اچھانہيں ہے کہ ہم رات کے وقت دن کے کھانے کی کمی سود سمیت وصول کر لیتے بین اور مزید بر آن کھانے میں اليي چيزيں شامل كر ليتے ہيں جو دير ہضم اور تقيل ہوتي ہیں، مناسب طریقے تو یہ ہے کہ ہم رات کے وقت ہلکی اور زود ہضم غذائیں معتدل طریقے سے استعال کریںا گرہم اپنایہ طریقہ رتھیں تو ہمیں روزہ کاروحانی فائدہ بھی حاصل ہوگا۔

#### روحاني فائده:

ہم خوب الحجھی طرح جانتے ہیں کہ روح کی اصل غرض خلقت کمالات عالیہ کا حصول ہے اور وہ اس غرض کو پورا کرنے کے لئے ملااعلی اور بارگاہ قدس کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور وہاں سے کسب کمال اور مخصیل شرف کرناچاہتی ہے لیکن اس کی ایک

ذمہ داری ہے بھی ہے کہ وہ جسم کا نظام درست رکھے اور اس کی دیکھ بھال کرتی ہے ہم جب تک جاگئے رہتے ہیں اس کے علاوہ جب تک ہمارے معدہ کی چکی رہتی ہے ۔ روح بیچاری کو جسم کی دیکھ بھال میں اس قدر مشغول رہنا پڑتا ہے کہ اس کو بارگاہ الهی کی طرف متوجہ ہونے کا موقع نہیں ملتا اور اس کے اصل مقصد خلقت کے حاصل کرنے میں رکاوٹ پڑتی ہے روزہ کی وجہ سے دن کے وقت بھی ہمارا بدن ہاکار ہتا ہے اور اگر ہم ہلکی اور صرفا بقدر ضرورت غذا شب میں استعال کریں تورات کو بھی روح کو جلد فرصت مل ستاھے کہ وہ ایک

مہینہ تک مسلسل بغیر کسی زیادہ حجیجےسٹ کے ملاء اعلیٰ

سے اپنا لگاو قائم رکھے اور اخروی و نورانی درجات کو شوق وذوق کے ساتھ حاصل کرتی رہے۔

#### اخلاقي فائده:

دنیا میں بہت سے خدا کے بندے ایسے ہیں جن
کو بھی پیٹ بھر کر کھانا نصیب نہیں ہوتا یہ وہ لوگ
ہیں جن کا حق امیر وں کی دولت میں اللہ تعالی نے
قرار دیا ہے اور فرمایا کہ: فقرامیر سے عیال ہیں اور
اغنیاءِ میرے امیں ہیں امیر وں کوجب تک خود تجربہ نہ
ہواس کا حساس نہیں ہو سکتا کہ فاقہ کش غریبوں پر کیا
گذرتی ہے اس لئے خداوند عالم نے امیر وغریب سب
پر روزہ فرض قرار دیا تا کہ امرا کو بھوک کا ذائقہ معلوم

ہوجائے اور وہ سمجھ سکیں کہ غریبوں کے دل پر بھوک کے عالم میں کیا گذرتی ہے امام جعفر صادق نے فرما یا ہے کہ روزہ اس لئے فرض کیا گیا کہ امیر و غریب دونوں مساوی ہوجائیں اور امیر بھوک کی اذیت محسوس کرے تاکہ غریبوں پر سیچ دل سے رحم کرے اوان کی اعانت شوق سے کرے۔

#### مذہبی فائدہ:

اس مبارک مہینہ میں روزہ کا تھم دے کر اللہ تعالی نے ہماری مذہبی ٹریننگ اور ریاضت کاسامان مہیا کر دیاہے ہم سب خوب جانتے ہیں کہ جولوگ کسی چیز کی ٹریننگ حاصل کرنے جاتے ہیں ان کوٹریننگ کے زمانے میں آرام نہیں ماتا بلکہ اس کے برخلاف پچاسوں قتم کی مشقتیں اٹھانی پڑتی ہیں مثلا کوئی سیاہی ٹریننگ کیلئے جائے تو دن رات کے چوبیں کھنٹوں میں سے کسی وقت کووه اپناوقت نہیں سمجھ سکتا۔ کھانا، پیناسب قواعدو ضوابط کے ماتحت ہوگا۔ سونے جاگنے کے او قات مقرر مثق اور رباضت لازمی ہو گی۔ میلوں تک پہاڑوں اور خطرناک راستوں پر اس کو چلایا جاتا ہے۔ بوریا بستر اور خوراک دوش پر لادے مانیتا کانیتا بیجارہ سیابی بڑھتا چلا جارہا ہے۔ ہر قدم پر بیٹھ جانے کو جی حابتا ہے۔ یاؤں میں سوجن آ جاتی ہے لیکن کمانڈنگ آفیسر ایس حالت میں بھی رحم نہیں کرتا بلکہ (quick march) کا حکم بر قرار رکھتا ہے۔ بیہ

کیوں؟ کیا اس لئے کہ اس کا آفیسر اس کا دسمن ہے؟

نہیں بلکہ اس لئے کہ وہ یہ چاہتا ہے کہ اس ٹریننگ میں
انتہائی سخت مشکل اور صبر آزما منزلوں سے اس سپاہی

کو گذارا جائے اور ملازمت کے زمانہ میں آئندہ جس
قتم کے حالات میں اس کو زندگی بسر کرنی ہوگی۔ اس
سے بھی زیادہ سخت حالات اس کے سامنے پیش

کردئے جائیں اور ان کا عادی کردیا جائے تاکہ جب
سخت حالات اس کے سامنے پیش کردئے جائیں اور
ان کا عادی کردیا جائے تاکہ جب اصل ڈیوٹی کا وقت

خوشی سے اپنے فرائض کو انجام دے.

اسی طرح خداوند عالم نے اس ماہ مبارک میں روزہ کے او قات می حلال چیزوں کو بھی ہمارے لئے حرام قرار دے دیا گھانے اور پانی جیسی ضروری چیزیں ہمارے لئے منع کردی گئی جو لذتیں دوسرے دنوں میں جائز بلکہ بعض او قات باعث تواب تھیں وہ ان دونوں میں قطعی ناجائز گناہ اور حرام کردی گئیں دونوں؟ تاکہ ہمیں احکام خداکی پابندی کی عادت پیدا ہوجائے اور حلال وطیب چیزوں سے بھی ہمیں اس کا ہوجائے اور حلال وطیب چیزوں سے بھی ہمیں اس کا

آئے تواس کو وہ ڈیوٹی سہل اور آسان معلوم ہوااور وہ

لئے جائز کی تھیں وہ صرف اس کی مہر بانی ہے ورنہ وہ انہیں چیزوں کو ہمیشہ کے لئے حرام کر سکتا تھالیکن میہ اس کا فضل و کرم ہے کہ اس نے ہمارے لئے زیادہ

بھی احساس ہو جائے کہ خدانے جتنی چیزیں ہمارے

چیزوں کو حلال اور بہت کم چیزوں کو حرام قرار دیاہے۔

بہر حال رمضان کی اس ریاضت سے ہم کو بیہ فائدہ ہوتا ہے کہ باقی د نول میں حرام اور ناجائز چیزول سے بیخ میں ہمیں کوئی د شواری نہیں ہوسکتی آخرایک مہینہ تک بظاہر انتہائی ضروری اور حلال چیزوں سے بھی ہم پر ہیز کر سکتے ہیں تو اس کے بعد صرف ناجائز اور غیر ضروری بلکہ روحانی اور جسمانی لحاظ سے نقصان دہ چیزوں سے پر ہیز کرنے میں ہمیں کون سی وقت محسوس ہوسکتی ہے۔

یمی مطلب ہے خداوند کھیم کے اس ارشاد کا کہ تم پر روزہ اس لئے فرض کیا گیا" لعلکم تتقون" تاکہ تم متقی اور پر ہیزگار بن جاویوں سمجھئے کہ رمضان کے فیض سے ہم سال کا ۲-۱ حصہ خدا کی مکمل اطاعت میں گذارتے ہیں گویا اپنی زندگی کا بار ہواں حصہ خدا کی مرضی کے مطابق بسر کرتے ہیں اب اگر رمضان کی اس ریاضت کا صحیح فائدہ ہم اٹھالیس تو سال کے باتی ونوں میں خدا کی خوشنودی کے مستحق بن سکتے ہیں اور یہ زندگی کا بار ہواں حصہ بڑھتے بڑھتے آدھی زندگی یا پوری زندگی کا بار ہواں حصہ بڑھتے بڑھتے آدھی زندگی یا پوری زندگی بن سکتا ہے بس شرط صرف اتن ہے کہ رمضان میں اطاعت الی کا جوش اور ولولہ پیدا ہوتا ہے رمضان میں اطاعت الی کا جوش اور ولولہ پیدا ہوتا ہے اس کا پچھ اثر بعد میں بھی باقی رہے۔

روزہ کی اہمیت اس حدیث قدسی سے بخو بی واضح ہوجاتی ہے کہ الصوم لی وانا اجزی به (ارشاد الی ہوجاتی ہے کہ روزہ خاص میرے لئے ہے اور خود میں اس کی جزادوں گا) یعنی روزہ کا ثواب اتنازیادہ ہے کہ فرشتے بھی اس کا احاطہ نہیں کر سکتے بلکہ خود خدائے قادر علیم اس کی جزادے گاجو عبادت اتنی مہم بالشان ہوا گراس کے بجالانے میں ہمیں تھوڑی سی تکلیف بھی اٹھانی پڑے تو ہمیں اس کی پرواہ نہیں کرنی چاہئے۔

بوں سعدی اللہ است ای خود دمند گنج نیابد کسی گنج نابودہ رنج دوسری عبادتوں کے مقابلے میں روزہ کو اتن خصوصیت اللہ نے کیوں بخشی ہے؟ دیکھئے نمازی کو دوسر ول کی نماز پڑھتے دیکھ سکتے ہیں۔ جج اور جہاد دوسر ول کی ہمراہی اور میعت میں دوسر ول کے ساتھ ساتھ انجام دیاجاتا ہے۔ خمس اور زکوۃ وصد قات کے اداکرنے کی خبر کم سے کم اس مستحق کو تو ہوہی جاتی اداکرنے کی خبر کم سے کم اس مستحق کو تو ہوہی جاتی ہے۔ جس کو وہ رقم ملتی ہے اس طرح ہم دیکھتے ہیں تمام

عباد توں کی خبر اور اطلاع دوسر وں کو ہو جاتی ہے اور

الیی صورت میں ریاکاری کا زیادہ موقع مل سکتا ہے

کیکن روزہ ایسی عبادت جس میں ظاہری طور سے کوئی

عمل نہیں کر ناپڑتا بلکہ صرف نیت کر کے کچھ کاموں

سے بچے رہنا پڑتا ہے اس لئے دوسر وں کو اس کی خبر

روزوں کی اہمیت:

نہیں ہو سکتی کہ فلال شخص روزہ دار ہے جب تک وہ خود اس کو ظاہر نہ کرے اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ روزه میں ریاکاری کا امکان اور موقع دوسری عباد توں کے مقابلہ میں کم ہے شایداسی لئے خدانے اسے خاص طور سے اپنی عبادت قرار دے کر اس کا تواب دینا اپنے ہی ہاتھ میں رکھاہے ہم میں سے کچھ لوگ روزہ رکھتے ہیں تو ہر وقت منھ بنائے رہتے ہیں تیوری چڑھی ہوتی ہے بات بات پر جھنتح جلاتے ہیں گھر والے اور نو کر حاکر ڈر کے مارے دور رہتے ہیں ادنی سی بات خلاف مزاج ہوئی اور انہوں نے چنخ یکار مجائی اور سارا گھریسر پر الھالیا، جیسے انہوں نے اپنا فریضہ انجام دے کر دوسروں پر کوئی احسان کیا ہے۔ اس طریقہ عمل کی وجہ سے روزہ کی بیہ خصوصیت ختم ہو جاتی ہے کہ وہ ایک پوشیدہ عباد ت ہے اگر ہم روزہ کوروزہ کی طرح ر کھنا چاہتے ہیں تو ہمیں اس بد اخلاقی سے پر ہیز کرنا

#### روزوں کے درجات

میں مناسب سمجھتا ہوں کہ یہاں پر روزہ کی تین حیثیتوں کا بیان کروں؛ روزہ کے بہت سے در ہے اور زینے ہیں ان میں پہلا زینہ تو یہ ہے کہ ہم صرف ان چیزوں سے بچر ہیں جن سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور جن کو مفطرات کہا جاتا ہے یہ سب سے پہلا درجہ ہے، اور اس کا فائدہ صرف یہ ہوتا ہے کہ ہم تارک

الصوم کے عذاب سے نیج جاتے ہیں اور روزہ داروں کی فہرست میں ہمارا نام لکھ لیا جاتا ہے لیکن ہمیں صرف اتنے ہی پر قناعت کرلینا مناسب نہیں ہے ہمیں کم سے کم اس کی کوشش کرنی چاہئے کہ کم سے کم اس سے اگلے در چے پر بہونچ جائیں تاکہ روزہ کے جو روحانی فائدے ہیں ہو وہ ہمیں حاصل ہوجائیں اور روزہ داروں کی جو فضیاتیں ہیں ان کا کچھ حصہ ہمیں

دوسرا درجہ یہ ہے کہ جس طرح روزہ میں ہم پیٹ اور جنسی تعلقات پر پابندی لگادیتے ہیں۔اسی طرح آئکھ، کان، زبان، ہاتھ، اور پاوں پر پابندی

بھی مل جائے۔

ا) آنکھ پریہ پابندی ہو کہ کسی نا محرم پر نظر نہ ڈالیس، کسی ایسی چیز کونہ دیکھیں جس کا دیکھنا جائز نہیں ہے۔

۲) کان پریہ پابندی ہو کہ کسی کہ برائی یا غیبت نہ سنیں، گانے بجانے کی آوازوں سے پر ہیز کریں، حجوٹی باتوں سے الگ رہیں۔

۳) زبان پریه پابندی ہو که فضول اور ناجائز باتیں زبان پرنه آئیں، کسی پر غصه نه کریں، لڑائی جھگڑا سے پر ہیز کریں، غیبت، بہتان اور دل آزاری سے دور رہیں۔

۳) ہاتھ پر بیہ پابندی ہو کہ ہم اس سے کسی کو نقصان نہ پہونچائیں، لوگوں کو ستانے سے پر ہیز کریں ناجائز طریقوں سے بیسہ حاصل کرنے سے باز رہیں

ا گرہم ان پابندیوں کے ساتھ روزہ رکھیں گے تو انشا اللہ تعالی ہمارا روزہ خدا کی بارگاہ میں تقرب حاصل کرنے کا ذریعہ بن جائے گا۔

روزہ میں سونا بھی عبادت قرار دیا گیا ہے
رسالتمآب نے فرمایا ہے کہ رمضان میں تمہاری سانس
سیج اور تمہاری نیند عبادت، نیند کو عبادت قرار دینے
کا ایک سبب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ نیند کے عالم میں
روزہ دار ان تمام برائیوں سے بچار ہتا ہے جن کا ذکر
اوپر کیا گیا ہے اور گنا ہوں سے محفوظ رہتا ہے۔

شائد کوئی یہ خیال کرے کہ آدمی جب بھی سوتا ہے گنا ہوں سے دور رہتا ہے اس لئے رمضان ہی کیا خصوصیت ہے کہ اس میں سونا عبادت ہے اور دوسرے مہینوں میں سونا عبادت نہیں ہے۔ لیکن یہ خیال صحیح نہیں ہے روزہ کے علاوہ کوئی دوسری عبادت الیی نہیں ہے جو نیند کے عالم میں کوئی نہیں

دے سکتا جج کے ارکان اور جہاد کی دوڑ دھوپ نیندگی حالت میں نہیں ادا ہو سکتی لیکن روزہ وہ عبادت ہے جو نیند کی حالت میں بھی جاری رہتی ہے اور باطل نہیں ہوتی، اس لئے روزہ دار ہی کی نیند کو عبادت کہا جاسکتا ہے۔ غیر روزہ دارکی نیند عبادت کا درجہ حاصل نہیں کرسکتی۔

بہر حال روزہ کا دوسر ادرجہ جو میں نے آپ کے سامنے پیش کیاہے وہ منفی Negative کیر کیٹر کا ہے لیعنی اس درجہ میں انسان برائیوں سے بچتاہے۔

جب اس منزل میں پختگی آجائے تواس کے بعد تیسرا درجہ آتا ہے جو مثبت Positive کیر کیٹر کا ہے لیعنی اس میں اچھائیوں کے حاصل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے جو برا در مومن اس درجے کو حاصل کرنا چاہے تو یہ لازم ہے کہ صرف برائیوں سے بچنے پر اکتفاء نہ کرے بلکہ اس کے مقابل، اچھائیوں پر بھی عمل کرے اور اینے تمام اعضا وجوارح اور باالخصوص

ا-آنکھ سے قرآن، دعا اور حدیثوں کی تلاوت کرے، راتوں کوعبادت الهی میں جاگے، غم حسینً میں آنسو بہائے، خوف خداسے گریہ کرے۔

آنكه، كان، زبان اور ياؤل كو نيكيول مين مشغول

۲- کانوں سے خدا اور رسول کی باتیں سے، مسائل کو غور سے سنے اور یاد رکھے مجالس میں

اور ان کے اسوہ ٔ حسنہ پر عمل کرنے کی نیت سے ان کے حالات معلوم کرے۔

۳- زبان کو ہمیشہ ذکر خدامیں مشغول رکھے جن لوگوں کے متعلق امید ہو کہ اس کی بات مانیں گے ان کو نیک کاموں کی ترغیب دے اور برائیوں سے من

شرکت کر کے اہل ہیت کے فضائل ومناقب کو سنے

۲- ہاتھ سے غریبوں، پتیموں، مسکینوں، اور مجبوروں کی مدد کرے، مال اور طاقت سے ان کی مشکل دور کرنے کی کوشش کرے۔ رشتہ داروں اور ہمسائیوں کی حاجتیں بوری کرے،

۵- پاؤل سے برادران مومن کی حاجت برآری کیلئے کو ششیں کرے۔ مسجدوں اور امامباڑوں میں جائے۔ نماز جماعت کا تواب حاصل کرے، اگر ہم کو شش کریں تو ایک گھنٹہ کے اندر اندر روزہ کے دوسرے اور تیسرے درجہ کو حاصل کر سکتے ہیں، یہی تیسرام تبہ اور درجہ وہ ہے جس کورسالتمآب نے ان الفاظ میں بیان فرمایا ہے کہ:

"ایھاالناس..."! (اے لوگو! ماہ رمضان میں)
اپنے فقیروں اور غریبوں کو صدقہ دو، بزرگوں کی
عزت کرو، چھوٹوں پر رحم کرو، رشتہ داروں کے
ساتھ اچھاسلوک کرو۔ لوگوں کے تیموں پر رحم کرو۔
نماز کے وقت اپنے ہاتھوں کو دعا کے لئے بلند کرو،

کیوں کہ وہ سب سے افضل وقت ہے اس وقت خدا اینے بندوں پر رحمت کی نظر کرتا ہے۔

"ايهاالناس"! تمهاري جان تمهاري بداعماليون

کے بدلے گردی ہے۔ استغفار کرکے اس کو آزاد کراؤ، تمہاری پیٹھ تمہارے خراب اعمال کے بوجھ سے ٹوٹی جارہی ہے لمبے سجدے کرکے اس کو بچاؤ۔

"ایھاالناس"! جواس مہینے میں کسی روزہ دار کو افطار کرائے اس کو اللہ تعالیٰ ایک غلام آزاد کرنے کا

ثواب دے گا جو اس مہینہ اپنا اخلاق ٹھیک کرے وہ قیامت میں صراط سے آسانی سے گذر جائے گا جب کہ دوسر ول کے قدم پھسلتے ہوں گے جو اپنے غلاموں پر

اس مہینے میں لوگوں کے ساتھ بد خلقی اور برائی نہ کرے خدا قیامت کے دن اس کو اپنے غضب سے محفوظ رکھے گا جو اس مہینے میں رشتہ داروں سے اچھا

سلوک کرے خدا قیامت کے دن اس پر اپنی رحمت نازل کرے گا۔ اور جواس مہینے میں اپنے رشتہ داروں سے برائی کرے خدا قیامت کے دن اس کو اپنی رحمت

سے دور کرے گا۔ اس مہینے میں ایک آیت تلاوت

کرنے کا ثواب دوسرے مہینے میں قرآن ختم کرنے کے برابر ہے جو اس مہینے میں رسول اور ائمہ پر بکثرت صلوات پڑھے خدااس کی نیکیوں کا بلیہ قیامت کے دن

بھاری کردے گا جب کہ دوسروں کے بلے ملکے ہو رہے ہوں گے یہ رسالتمآبؓ کے ایک خطبہ کے چند اندر سمیٹے ہوئے ہے۔خدا ہمیں توفیق دے کہ ہم کم از کم صرف اس ایک جملے پر پوری طرح عامل ہوجائیں۔

آمين يارب العالمين ـ

متفرق جملے ہیں جنہیں میں نے اس مضمون کی زینت ہنایا ہے اس خطبہ کے خاتمہ پر امیر المومنین نے پوچھا کہ یار سول اللہ، اس مہینے میں سب افضل عمل کون سا ہے۔ رسالت مآب نے فرمایا کہ اے ابوالحن :

" افضل الاعمال فی هذ الشهر الورع عن محارم الله"؛ اس مهینے میں سب سے افضل عمل یہ ہے کہ انسان خداکی حرام کی ہوئی چیزوں سے پر ہیزر کھے۔ یہ ایک جملہ مبارکہ دین و دنیا کی تمام بھلائیوں کو اینے

### كائنات كى مظلوم ترين شخصيت

■ تحرير: دُاكثر باقر ايليار ضوى - استاد جامعة المصطفى العالميه قم اير ان

تمهيد:

امير المؤمنين حضرت على فرماتے ہيں: «مَاذِلْتُ مَطُلُوماً مُنْدُ قُبِضَ رَسُولُ اللهِ »؛ جس وقت سے رسول خدا اس دن سے میں مظلوم موں (امالی طوسی، ص٢٦٧)۔

ایک دن ایک اعرابی نے بلند آ واز سے چیخ مار کر کہا: «وَا مَظْلِمَتَاهُ!» تب امام علیؓ نے اس کو اپنے قریب بلوایا اور جب وہ نزدیک ہوا تب امامؓ نے اس سے فرمایا: « إِنّما لک مظلمة واحدة و أنا قد ظلمت عدد المدر والوبر الله الله تجھ پرایک بار ظلم ہوا ہے مجھ پر بیا بانوں کی ریت اور بارش کے قطروں کی تعداد میں ظلم ہوا ہے ۔ عرب کے ہر گھر میں میری مظلومیت داخل ہوئی ہے "۔ (الخرائح والجرائح، جا، مظلومیت داخل ہوئی ہے "۔ (الخرائح والجرائح، جا، مظلومیت داخل ہوئی ہے "۔ (الخرائح والجرائح، جا، صهرا، حسا)۔

مد کورہ جملات سے اچھی طرح واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت امام علیٰ کی عظیم شخصیت کا ئنات کی مظلوم ترین فرد تھی اور علماء و بزرگوں کے بیانات سے واضح ہوتا ہے کہ آ ہے آج بھی متعدد ابعاد و پہلوؤں کے لحاظ سے مظلوم ہیں للہذا ہم پر لازم ہے کہ ہمیں ان ابعاد کی

شاخت و پہچان کریں تاکہ ہم جان سکیں کہ حضرت علیٰ کی مظلومیت کاراز کیاہے؟ اور کہیں آپ کی ذات ہماری وجہ سے تو مظلوم نہیں ہے؟۔

مظلومیت امام علی کا اہم پہلو:

امام علیؓ تاریخ کے مختلف او قات و حصوں میں ظلم و ستم کی ضد میں قرار پائے ہیں، نبی اکرم کے ساتھ ساتھ وہ تمام مظالم جوآ تخضرتً پر واقع ہوئے ہیں، آ یہ بھی ان مظالم کو سہنے میں شریک تھے۔ اپنی جان کی بازی لگا کرم موقع پر آنخضرت کے دفاع کے لئے م سختی بر داشت کرتے رہے۔خدانے آنخضرت کے توسط سے جب آپ کو مسلمانوں کے لئے ولی امر، خلیفہ برحق قرار دے دیا گیا توآپ کوآپ کے حق سے دور کر کے ایبا مظلوم بنا دیا گیا کہ خود آپ کے بقول سالوں تک گلے میں ہڈی اور آئکھوں میں کانٹے کے ساتھ اپنی خلافت کے مقام کو دیکھتے رہے۔اس دوران کا ئنات کی بہترین خاتون،آپ کی زوجہ مکرمہٌ کو مظلونہ طور پر شہید کردیا گیا۔ مسلمانوں نے آپ کو حق ولایت کوادا نہیں کیااور شیعوں نے آپ کے حق امامت میں کو تاہی سے کام لیا، امام علیٰ آج بھی مظلوم ہیں اور قیامت تک مظلوم رہیں گے، تاریخ میں یہ

بہت عظیم مظالم ہیں لیکن سب سے بڑا ظلم پیہ ہے کہ : آ تخضرتً کے بعد امام علیٰ جو مقام ولایت کے حقدار تھے تاکہ لوگوں کی ہدایت و کمال کا ذریعہ بن سکے، اسے غاصبوں نے آپ سے چھین کر خلافت میں تبدیل کردیااوراینے لئے مخصوص کرلیا،اور خلافت کواتنا بی قیت بنادیا گیا که چندلوگوں پر مشتل شوری کے ذریعہ خلیفہ چن لیا گیا یا وصیت کر کے دوسرے تک بہونیا دیا گیا اور تبھی عمرو عاص کے ذریعہ ایک انگو تھی کو ہاتھ سے نکال کر دوسرے کے حوالے كرديا گيا۔ خلافت كو اتنابے قيمت بنا ديا گيا كه امام علیّ اس کو ناک کے یانی اور پھٹی ہوئی جو تیوں سے تعبير فرماتے رہے ۔ جبکہ مقام ولایت وہ عظیم خدائی مقام تھا جن کے صرف معصومین ہی حقدار تھے۔ امام علیٰ کی مظلومیت کے نہی عظیم راز تھا کہ مسلمانوں کی اکثریت نے مقام ولایت وامامت کی جگہ

یر خلافت کو قبول کر لیااور م گز مقام ولایت کاحق ادا

نہیں کیا، اسلام جو ولایت و امامت کے ذریعہ دنیا کی ہدایت و کمال کا سبب بن سکتا تھا اور کروڑوں لوگوں کو گراہی سے نجات دلاسکتا تھا اس کو ولایت سے دور، خلافت کی شکل میں دنیا میں پیش کیا گیا اور لوگ مختلف شاخوں، فرقوں میں بٹ کر گمراہ ہوگئے۔

یہی وہ عظیم ظلم تھاجو لوگوں نے اماموں پر کیا تھا جس کی شروعات امام علی کی تھی انہیں بجائے یہ ولایت وامامت الی کے مقام پر پہونچاکر اپنی ہدایت و سعادت کا سامان فراہم کرتے، اس کے برعکس مظلومانہ طور اس مقام سے دور رکھا اور بالآخر سب کو شہید بھی کردیا گیا، امام علی کو 19 ویں ماہ رمضان سنہ مہری میں نماز کی حالت میں تلوار مار کرزخی کردیا گیا جس کی وجہ سے 17 ویں رمضان المبارک کو آپ اس دنیا سے کوچ فرماگئے۔

### احادیث اور ماہ رمضان المبارک کی عظمتیں

تحرير:سيدتعليم رضا جعفرى - طالبعلم جامعة المصطفى العالميه قم ايران

#### مقدمه

الله تعالی نے صاحبان ایمان پر ماہ رمضان المبارك مين روزه واجب فرمايا اور اسے تفوا اور پر ہیز گاری کا بہترین وسیلہ قرار دیا ہے (سورہ بقرہ، آیت ۱۸۳) \_ یقینی طور پر روزه اور رمضان المبارک میں پرورد گار متعال کی جانب سے جس طرح سے مہمانوازی کا اہتمام ہوتا ہے اور جس طرح مادی و معنوی غذاؤں کی فراوانی ہوتی ہے اس کی مثال کسی بھی مہینے میں نہیں ملتی ہے۔ اسی وجہ سے اللہ کا بیہ مقدس و بابر کت مہینہ بندوں کے لئے جسمانی اور روحانی لحاظ سے رشد و نمواور پاکیزگی کے لئے بہترین مہینہ ہے اور صبر و استقامت، ایمان اور ارادے کی پرورش کی کلاس اور سال بھر کے لئے ضابطہ زندگی کو مشخص کرنے والا ہے، جو خوش نصیب اس مہینہ کی كلاسول مين قابل قبول نمرات حاصل كر ليت بين وه عید فطر کے دن فخر کامیڈل حاصل کر لیتے ہیں۔اس مخضر تحرير ميں ماہ رمضان المبارك اور روزوں كى

اہمیت و عظمت کے سلسلے میں چالیس اہم احادیث کا ذکر کیا جارہا ہے تاکہ ائمہ معصومین کی ان احادیث کی روشنی میں مہمانی خدا کے آ داب اور نقوش زندگی کا مطالعہ کر سکیں:

(۱) ماه رحمت، مغفرت و نجات

رسول اکرم : «... وَ هُوَ شَهُوْ أُوَلُهُ رَحْمَةُ وَأُوسَطُهُ مَغُفِرَةُ وَاخِرُهُ عِتْقُ مِنَ النّادِ» ـ "رمضان وه وأَوْسَطُهُ مَغُفِرَةُ وَاخِرُهُ عِتْقُ مِنَ النّادِ» ـ "رمضان وه مهينه ہے جس كى ابتداء رحمت ہے اور اس كا درميانى حصہ مغفرت ہے اور آخرى حصہ جہنم سے نجات و آخرى حصہ جہنم سے نجات و آزادى ہے " ـ (بحار الانوار، ج ۹۳، ص ۳۲۲) ـ

(۲) ماه رمضان کی اہمیت

رسول اکرم : «لَوْ یَعْلَمُ الْعَبْدُ مافی رَمَضانَ لَوَدَّ أَنْ یَکُونَ رَمَضانَ السَّنَةُ» ـ "اگرانسان جان لیتا که ماه رمضان میں کیا (برکت) ہے تو وہ چاہتا ہے کہ پورا سال رمضان ہو" ـ (بحار الانوار ، ج ۹۳ ، ص ۲۳۲) ـ سال رمضان ہو" ـ (بحار الانوار ، ج ۹۳ ، ص ۲۳۲) ـ (۳) آسمان کے دروازوں کا کھل جانا

رسول اکرم : ﴿ إِنَّ أَبُو اب السَّمآءِ تُفْتَحُ فَى أُوَّلِ لَيُلَةٍ مِنْهُ ﴾ لَيُلَةٍ مِنْهُ ﴾ ليُلَةٍ مِنْهُ ﴾ ليُلة مِنْهُ ورواز بي الله و الله و

کھول دیئے جاتے ہیں اور آخری رات تک یہ بند نہیں ہوتے ہیں"۔ (یعنی دووسری حدیثوں کے مطابق پورے مہینے نزول رحمت و مغفرت کا سلسلہ جاری رہتا ہے اور بندوں کی دعاؤں کی قبولیت میں کوئی حجاب حائل نہیں رہتا ہے)۔ (بحار الانوار، ج ۹۳، صم ۱۳۳)۔

#### (۴) جہنم سے حفاظت

رسول اکرم : «أَلصَّوْمُ جُنَّهُ مِنَ النّسَادِ » "روزه جَهَهُمْ كَى آگ كے مقابلے میں سپر ہے " ( یعنی روزه رکھنا انسان کو جنهم كى آگ سے بچانے كا ذریعہ ہے ) ۔ (الكافى ، ج ۲۲ م، ص ۱۲۲) ۔

#### ۵) گرمی کا روزه

رسول اکرمؓ: «أَلصَّوْمُ فِی الْحَرِّ جِهادْ» "گرمی میں روزہ رکھنا جہاد کرنے جسیاہے"۔ (بحار الانوار، ج ۹۲، ص ۲۵۷)۔

#### (۶) جسموں کی زکات

رسول اکرمٌ: «لِکُلِّ شَنِی ءٍ زَکاهُ وَ زَکاهُ الإبُدانِ الصِّیامُ»۔ " ہر چیز کے لئے زکات ہے اور جسموں کی زکات روزہ ہے "۔ (الکافی، ج م، ص ۲۲، حسم

#### (٧) روزوں كا ثواب (١)

رسول اکرمؓ: «کُلَّ عَمَلِ ابنِ آدَمَ هُو لَهُ, غَيرَ الصِّيامِ هُو لَهُ, غَيرَ الصِّيامِ هُو لَهِ أَنا أَجزِي بهِ» - "الله تعالى نے قرمایا کہ اولاد آ دم کام عمل اس کے لئے ہے سوائے روزے

کے اور روزہ میرے لئے ہے اور میں ہی اس کا ثواب و اجر دوں گا"۔ (وسائل الشیعہ، جے، ص۲۹۴، ح ۱۵،

#### (۸) روزوں کا ثواب (۲)

۲۱، ۲۲ و ۳۰)\_

۹۳، ص۱۳۳)\_

رسول اکرم : «مَنْ مَنَعَهُ الصَّوْمُ مِنْ طَعامِ يَشْتَهِيهِ، كَانَ حَقّا عَلَى اللهِ أَنْ يُطْعِمَهُ مِنْ طَعامِ الْجَنَّةِوَ يُسْقِيَهُ مِنْ شَرابِها» ـ "انسان روزے كى وجہ الْجَنَّةِوَ يُسْقِيهُ مِنْ شَرابِها» ـ "انسان روزے كى وجہ سے چونكہ اپنى پسنديدہ خوراك سے پر ہيز كرتا ہے للمذا الله تعالى پر فرض ہے كہ ايسے شخص كو جنت كے كھانے پينے كى چيزوں سے نوازے " ـ (بحار الانوار، ج

#### (۹) روزوں کا فائدہ (۱)

بیغیمراکرم: «علیکم بِالصَّوم؛ فإنّهٔ مَحسَمَةً للعُرُوقِ و مَذهَبَهُ للأشَرِ»۔ روزہ رکھو؛ اس لئے کہ روزہ (شہوت کی) رگول کو نابود کرتا ہے اور نشہ و مستی کو نابود کرتا ہے۔ (کنزالعمال، ح۱۲۳۲)۔

#### (۱۰) روزوں کا فائدہ (۲)

بَيْمِ رَاكَرَمُّ: «الصَّومُ يَدُقُ المَصيرَ و يُذِيلُ اللَّحمَ و يُبَعِدُ مِن حَرِّ السَّعيرِ» \_ روزه آنتول كو تنگ كرتا ہے ، اضافی چربی كو ختم كرتا ہے اور جہنم كی شديد آگ سے محفوظ ركھتا ہے ۔ (كنزالعمال،

#### (۱۱) روزه دار کو بشارت

J+7177)\_

رسول اکرمؓ: «طُوبی لِمَنْ ظَمَاً أَوْجاعَ لِلهِ اُولئِکَ الَّذِینَ یَشْبَعُونَ یَوْمَ الْقِیامَةِ»۔ "خوشخری ہے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے اللہ کے لئے بھوک اور پیاس برداشت کی (روزہ رکھا)، ایسے لوگوں کو اللہ تعالی قیامت کے دن سیراب کرےگا"۔ (وسائل الشیعہ، جےے، ص۲۹۹، ح۲)۔

#### (۱۲) مومن کی بہار

رسول الله : «أَلشِّت اءُرَبيع الْمُؤْمِنِ يَطُولُ فيهِ لَيْلُهُ فَيَسْتَعِينُ بِهِ عَلَى قِيامِهِ وَيَقْصُرُ فيهِ نَهارُهُ لَيْلُهُ فَيَسْتَعِينُ بِهِ عَلَى صِيامِهِ» - "سردى كا موسم مومن فَيَسْتَعِينُ بِهِ عَلَى صِيامِهِ» - "سردى كا موسم مومن كى طولانى راتول مين كى لي بهار ہے ؛ وہ اس موسم كى طولانى راتول مين روزه جاگ كرعبادت كرتا ہے اور چھوٹے دنوں مين روزه ركھ كر فائدہ الله اتا ہے " - (وسائل الشيعہ ، ج ك ، ص

(۱۳) روزه داروں کے لئے جنتی دروازه رسول اکرمؓ: ﴿إِنَّ لِلْجَنَّةِ بِابِا يُدُعَى الرَيّانُ لَا رَسُولَ اکرمؓ: ﴿إِنَّ لِلْجَنَّةِ بِابِا يُدُعَى الرَيّانُ لَا يَدُخُلُ مِنْهُ اللَّ الصّائِمُونَ ﴾ ۔ "جنت میں ایک وروزه ید خُل مِنْهُ اللّا الصّائِمُونَ ﴾ کہا جاتا ہے اس وروازے سے صرف روزہ دار لوگ ہی داخل ہوں گے " ۔ (وسائل الشیعہ، ج ک، ص ۲۹۵، ح ۱۳؛ معانی الاخبار، ص

#### (۱۴) خلوص کا امتحان

امام على: «فَرَضَ الله ... الصِّيامَ اِبْتِلاءً لإخُلاصِ الْخَلْقِ» ـ "الله تعالى في روزے كو واجب

فرمایا... تاکہ بندوں کے اخلاص کا امتحان لیا جائے"(نہج البلاغہ، حکمت ۲۵۲)۔

#### (۱۵) اعضا و جوارح کا روزه

حضرت فاطمه زمرًا: «ما يَضْنَعُ الصّائِمُ بِصِياهِ إذا لَمْ يَصُنُ لِسانَهُ وَ سَمْعَهُ وَ بَصَرَهُ وَ بَصِياهِ إذا لَمْ يَصُنُ لِسانَهُ وَ سَمْعَهُ وَ بَصَرَهُ وَ جَوارِحَهُ » ـ "وه روزه دار جس نے اپنی زبان، آنکه، کان اور اعضاء و جوارح کو حرام امور سے نہیں بچایا، اس کا روزه کس کام کا ہے " ـ (بحار الانوار، ج ۹۳،

#### (16) بے فائدہ روزہ

امام علی: «كمْ مِنْ صائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيامِهِ الآَ
الْجُوعُ وَ الظَّمَأُ وَكُمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيامِهِ الآَ
الْسُهَرُ وَ الْظَمَأُ وَكُمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيامِهِ الآَ
السَّهَرُ وَ الْعِناءُ» "بہت سے ایسے روزہ دار ہیں جن
کو ان کے روزے سے مجوک و پیاس کے سواء کوئی
فائدہ حاصل نہیں ہوتا ہے اور بہت سے ایسے شب زندہ
دار ہیں جن کو ان کی نماز سے سوائے جاگئے اور سختی
برداشت کرنے کے کچھ نہیں ملتا ہے "۔ (نہج البلاغہ،
مرداشت کرنے کے کچھ نہیں ملتا ہے "۔ (نہج البلاغہ،

### (۱۷) روزہ نہ رکھنے کا انجام

امام علی : «شَهْرُ رَمَضانَ شَهْرُ اللهَ وَ شَعْبانَ شَهْرُ اللهَ وَ شَعْبانَ شَهْرُ رَسُولِ اللهَ وَ رَجَبٍ شَهْری» ـ "رمضان الله کا مهینه هے، شعبان رسول الله کا مهینه ہے اور رجب میر امهینه ہے " ـ (وسائل الشیعہ، ج ۷ ، ص۲۲۲، ۲۳۳) ـ هے" ـ (وسائل الشیعہ، ج ۷ ، ص۲۲۲، ۲۳۳) ـ (۱۸) روزه دار کے لئے انعامات

امام علی: «نَومُ الصائمِ عِبادَةُ و صَمتُهُ تَسبيحُ و دُعاؤُهُ مُستجابُ و عَمَلُهُ مُضاعَفُ. إنّ للصائمِ عِندَ افطارِ هِ دَعوَةً لا تُرَدُّ» روزه داركی نیند عبادت ہے، افطارِ هِ دَعوَةً لا تُرَدُّ» واراس كی دعا مقبول اور عمل كا اس كا سكوت شبیح ہے اور اس كی دعا مقبول اور عمل كا تواب دو گنا ہے، یقینا روزه دار افطار کے وقت جو بھی دعا كرت ہے وہ بارگاہ الى سے رد نہيں ہوتی ہے دعا كرت ہے وہ بارگاہ الى سے رد نہيں ہوتی ہے (الدعوات، ج ۲۲، ص ۲۵-۲۸)۔

#### (۱۹) سب سے مفید روزہ

امام علی: «صَوْمُ النّفْسِ عَنْ لَذَاتِ الدُّنْياأَنْفَعُ الصِّيامِ» " دنياوی لذتول سے نفس کو بچاناسب سے مفیدروزہ ہے "۔ (غرر الحکم، جا، ص ۲۱۲، ح ۲۲)۔ مفیدروزہ ہو (۲۰) روزہ اور تندرستی

امام علیٌ: «الصِّیامُ أَحَدُ الصِّحَتَینِ»؛ "روزه آوهی تندرستی ہے"۔ (غررالحکم ، ح ۱۲۸۳)۔ (۲۱) **روزه کیا ہ**ہے؟

امام على: «أَلصِيامُ الجَتِنابُ الْمَحارِمِ كَما يَمْتَنِعُ الرَّجُلُ مِنَ الطَّعامِ وَ الشَّرابِ» ـ "روزه محرمات سے بیخ کا نام ہے جس طرح انسان روزے میں کھانے پینے کی چیزوں سے بیخا ہے "۔ (بحار، ج

#### (۲۲) سب سے بہتر روزہ

امام على: « صَوْمُ الْقُلْبِ خَيْرٌ مِنْ صِيامِ اللَّسَانِ وَصَوْمُ اللَّسَانِ خَيْرٌ مِنْ صِيامِ الْبَطْنِ» "ول كاروزه زبان كاروزه زبان كا

روزہ پیٹ کے روزے سے بہتر ہے"۔ (غررالحکم، ج ا، ص ۱۷م، ح ۸۰)۔

#### (۲۳) اسلام کی بنیاد

امام محمد باقرً: «بُنِيَ الإسلامُ عَلَى خَمْسَةِ أَشُيآءَ، عَلَى الصَّلُوةِ وَ الزَّكَاةِ وَالْحَجِّ وَ الصَّوْمِ وَ الوِلايَةِ» "اسلام كى بنياد پانچ چيزوں پر استوار ہے؛ نماز، زكات، جج، روزه، ولايت" - (الكافى، جم، ص

#### (۲۴) دلوں کی تسلیکن

امام باقر: «الصِّيامُ و الحَجُّ تَسكِينُ القُلوبِ»؛ "روزه اور حج، دلول كي تسكين كا ذريعه

### ہے"۔(الامالی طوسی، ص۲۹۲، ۲۸۲۵)۔ (۲۵) مستحبی روزے

امام صادق : «مَنْ جآء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمُثَالِهَا مِنْ ذَلِكَ صِيامُ ثَلاثَةَ أَيَامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ»۔ "جو شخص ایک نیک کام انجام دیتا ہے اس کو دس برابر ثواب ملتا ہے اور ان نیک کاموں میں ہر مہینہ تین روزہ رکھنا ہے "۔ (یہ حدیث سورہ انعام کی

آیت ۱۶۰ سے متند ہے)۔ (وسائل الشیعہ، ج ۷، ص

#### (۲۶) افطار کا ثواب

امام صادقؓ: «مَنُ فَطَرَ صائِما فَلَهُ مِثْلُ أَجُوِهِ»۔"جو شخص کسی روزہ دار کو افطار دیتاہے اس

کو اس روزہ دار کی طرح ثواب ملتا ہے"۔(الکافی، جہ،ص ۲۸، ح۱)۔

#### (۲۷) روزہ نہ رکھنے کا انجام

امام صادق : «مَنْ أَفْطَرَ يَوْما مِنْ شَهْرِ رَمَضانَ خَوَجَ رُوحُ الأَيْمانِ مِنْهُ» "جو شخص ماه رمضان المبارك كے كسى دن (بغير عذر) روزه نهيں ركھتا ہے، ايمان كى روح اس كے وجود سے نكل جاتى ہے "۔ (الكافی، ج، من ١٨ع من لا يحضره الفقه، ج، من ص ٢٤، ص ٢٨، ح، من لا يحضره الفقه، ج، من ص ٣٤،

#### (۲۸) روزه کا فلسفه

امام صادق : «أمّا العِلّةُ في الصِّيامِ لِيَستَوِي بهِ
العَنيُ و الفَقيرُ؛ و ذلك لأنَّ العَنيَ لَم يَكُن لِيَجِدَ
مَسَ الجُوعِ، فَيَرحَمَ الفَقيرَ؛ لأَنَّ العَنيَ كُلّما أرادَ
شَيئا قَدَرَ علَيهِ، فأرادَ اللهُ عَزَّ و جلَّ أن يُسَوِي بينَ
خَلقِهِ و أن يُذِيقَ العَنيَّ مَسَ الجُوعِ و الألَم، لِيَرِقَ
على الضَّعيفِ و يَرحَمَ الجائعَ» ـ "روزے كا فلفه يه
على الضَّعيفِ ويَرحَمَ الجائعَ» ـ "روزے كا فلفه يه
على الضَّعيفِ ويَرحَمَ الجائعَ » ـ "روزے كا فلفه يه
على الصَّعيفِ ويَرحَمَ الجائعَ » ـ "روزے كا فلفه يه
اس لئے كه على الدار شخص بحوك كا احساس نہيں كرتا
ہے كه غريب پر رحم كرے اس لئے كه مالدار شخص
ہے كہ غريب پر رحم كرے اس لئے كه مالدار شخص
ہوك كا حيات نير وردگار عالم نے روزہ كوركيا تاكه جب بھى كسى چيز كى خواہش كرتا ہے وہ اسے فراہم
کرليتا ہے اسى لئے پر وردگار عالم نے روزہ كوركيا تاكه خلوقات ميں برابرى اور ہمدردى كو ايجاد كرے اور مخلوقات ميں برابرى اور ہمدردى كو ايجاد كرے اور

غریبوں کے لئے ان کے دل میں ہمدر دی اور رحم پیدا کرے "۔ (بحار الانوار ، ج۹۲، ص۷۱ س، ح۵۳۔ من لا یحضر ہ الفقیہ ، ج۲، ص ۳۳، ح۱)۔

#### (۲۹) آنکھ، کان کا روزہ

امام صادق : «إذا صُمْتَ فَلْيَصُمْ سَمْعُکَ وَبَصَوْکَ وَشَعُوکَ وَجِلْدُکَ»۔ "جب تم روزہ رکھو تو ضروری ہے کہ تہاری آئھ، کان، بال، جلد کا بھی روزہ ہو" یعنی تم گناہوں سے پر ہیز کرو"۔ (الکافی، جسم، ص ۸۷، ح۱)۔

#### (۳۰) روزے سے مدد

امام صادق : «وَ اسْتَعينُوا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلوةِ» قَالَ: أَلصَّبْرُ الصَّدُ الصَّدِهُ وَ الصَّلوةِ» قَالَ: أَلصَّبْرُ الصَّدُ مُهُ الصَّدِهُ مَا عَلَى الصَّدِهُ وَالشَّادِ مِوا عَمْر اور نماز سے مدد طلب کرو، اس آیت میں صبر سے مراد روزہ ہے "۔ (وسائل الشیعہ، ج ک، ص صبر سے مراد روزہ ہے "۔ (وسائل الشیعہ، ج ک، ص

#### (۳۱) گرمی میں روزہ کا ثواب

امام صادق : «مَنُ صامَ لِلهِ عَزَوجَلَ يَوْما في شِدَةِ الْحَرِ فَأَصابَهُ ظَمَا ُوكَلَ الله بِهِ أَلْفَ مَلَكِ شِدَةِ الْحَرِ فَأَصابَهُ ظَمَا ُوكَلَ الله بِهِ أَلْفَ مَلَكِ يَمُسَحُونَ وَجُهَهُ وَ يُبَشِّرُونَهُ حَتّى إِذَا أَفْطَرَ». الجو شخص الله كي لئ كرمى كي شرّت والے دن ميں روزه ركھتا ہے، الله تعالى اس كے لئے مزار فر شتول كو معين كرتا ہے تاكہ اس كے چہرے پر ہاتھ پھيرے اور اس كو بشارت دية رئيں يہاں تك كه وہ افطار

کرلے"۔ (الکافی، جم، ص۲۲، ح۸؛ بحارالانوار، ج۹۳، ص۷۲۲)۔

(۳۲) روزه دار کے لئے دوہری خوشی امام صادق: «لِلصّائِم فَرُحَتانِ فَرُحَةٌ عِنْدَ الْمُ صادقٌ: «لِلصّائِم فَرُحَتانِ فَرُحَةٌ عِنْدَ افْطارِهِوَ فَرُحَةٌ عِنْدَ لِقاءِرَبِهِ» ۔ "روزه دار کے لئے دو طرح کی خوشیال ہیں: افظار کے وقت اور اللّہ تعالی سے ملاقات کے وقت "۔ (وسائل الشیعہ، ج ک، صسے ملاقات کے وقت "۔ (وسائل الشیعہ، ج ک، ص

#### (۳۳) افطار کے وقت دعا

امام کاظمؓ: «دَعُوهُ الصّائِمِ تُسْتَجابُ عِنْدَ افْطارِهِ»۔"افطار کے وقت روزہ دار شخص کی دعا قبول ہوتی ہے"۔ (بحار الانوار، ج ۹۳، ص ۲۵۵، ح سس)۔

#### (۳۴) قیامت کی یاد

امام رضاً: «انسَما أمِرُوا بِالصَّوْمِ لِكَيْ يَعْرِفُوا أَلَمَ الْجُوْعِ وَ الْعَطَشِ فَيَسْتَدِلُوا عَلَى فَيُو فَوا فَقُو الْمُجُوعِ وَ الْعَطَشِ فَيَسْتَدِلُوا عَلَى فَقُو الْأَخِرَةِ» - "لوگول كوروزے كا حكم ديا گيا ہے تاكہ بھوك و پياس كا حساس كر سكيس اور روزے كے ذريعہ قيامت ميں فقر و ضرورت كو ياد كرسكے " - ذريعہ قيامت ميں فقر و ضرورت كو ياد كرسكے " - (وسائل الشيعہ، ج م، ص م، ح ۵؛ علل الشرايع، (وسائل الشيعہ، ج م، ص م، ح ۵؛ علل الشرايع،

#### (۳۵) قرآن اور ماه رمضان

امام رضًا: «مَنْ قَرَأَ فَى شَهْرِ رَمَضانَ ايَةً مِنْ كِتابِ اللهَ كَانَ كَمَنْ خَتَمَ الْقُزْانَ فَى غَيْرِهِ، مِنَ

الشُّهُودِ»۔ "جو شخص ماہ رمضان میں قرآن کی ایک آیت کی تلاوت کرے وہ ویسے ہی ہے جیسے اس نے دوسرے مہینوں میں پورے قرآن کی تلاوت کی ہو"۔

#### (بحارالانوار، ج ۹۳، ص ۳۸۳)۔ (۳۶) تقدیر کی رات

الشيعه، ج ۷، ص ۲۵۸ ح ۸) \_

امام صادق : «رَأْسُ السَّنَةِ لَيْلَةُ الْقَدْرِ يُكُتَبُ فيها ما يَكُونُ مِنَ السَّنَةِ إِلَى السَّنَةِ». "سال كا آغاز شب قدر سے ہاس شب میں پورے سال میں ہونے والے كاموں كو لكھا جاتا ہے "۔ يعنی اعمال كے حساب اور اس كی تقدیر كاكام شب قدر میں ہوتا ہے۔ (وسائل اور اس كی تقدیر كاكام شب قدر میں ہوتا ہے۔ (وسائل

(۳۷) شب قدر كى فضيلت و برترى «كَيْفَ تَكُونُ لَيْلَةُ الْقَدُرِ خَيْرا مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ؟ «كَيْفَ تَكُونُ لَيْلَةُ الْقَدُرِ خَيْرا مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ؟ قالَ: أَلْعَمَلُ الصّالِحُ فيها خَيْرٌ مِنَ الْعَمَلِ في أَلْفِ شَهْرٍ لَيْسَ فيها لَيْلَةُ الْقَدُرِ» وحضرت امام جعفر صادق سے سوال ہوا كہ كيے شب قدر مزار مهينوں مهينوں سے افضل وبرتر ہے؟ آپ نے فرمایا: اس لئے كہ اس شب ميں نيك كام كرنا، دوسرے مزار مهينوں ميں انجام يانے والے نيك كام سے بهتر ہے "۔ ميں ميں انجام يانے والے نيك كام سے بهتر ہے "۔

#### (۳۸) اعمال کی تقدیر

(وسائل الشيعه، ج ۷، ص ۲۵۲، ۲۶) \_

امام صادق : «أَلتَّ قُديرُ فَى لَيْلَةِ تِسْعَةَ عَشَرَ وَ الأَبْرِامُ فَى لَيْلَةِ الحُدى وَعِشُرينَ وَ الأَمْضاءُ فَى لَيْلَةِ الأَبْرِامُ فَى لَيْلَةِ الْحُدى وَعِشُرينَ وَ الأَمْضاءُ فَى لَيْلَةِ ثَلاثٍ وَعِشُرينَ » ـ "اعمال كى تقدير (امور كے معين ثَلاثٍ وَعِشُرينَ » ـ "اعمال كى تقدير (امور كے معين

ر۵۵\_

ہونے) کا کام رمضان کی ۱۹ ویں شب میں ہوتا ہے۔ ان پر امضاء کا کام ۲۱ ویں شب میں ہوتا ہے اور ان کے نافذ اور اجراء ہونے کا کام ۳۳ ویں شب میں ہوتا ہے "۔ (وسائل الشیعہ، ج2، ص۲۵۹)۔

(۳۹) شب بیداری

«عَنْ فُضَيلِ بُنِ يَسار قالَ: كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ عليه السلام إذا كَانَ لَيُلَةُ إِحْدى وَعِشُرينَ وَلَيْلَةُ ثَلَاثٍ وَ السلام إذا كَانَ لَيْلَةُ إِحْدى وَعِشُرينَ وَلَيْلَةُ ثَلَاثٍ وَ عِشْرينَ أَحَذَ فَى الدُّعاءِ حَتّى يَزُولَ اللَّيلُ فَإذا زالَ عِشْرينَ أَحَذَ فَى الدُّعاءِ حَتّى يَزُولَ اللَّيلُ فَإذا زالَ اللَّيلُ صَلّى » " حضرت امام محمد باقر ك بارے ميں اللَّيلُ صَلّى » و حضرت امام محمد باقر ك بارے ميں فضيل بن يبار نامى صحابى بيان كرتے ہيں كه: امام باقر فضيل بن يبار نامى صحابى بيان كرتے ہيں كه: امام باقر المبارك كى شبول ميں ادر ٢٣ ويں رمضان المبارك كى شبول ميں

دعاؤں میں مشغول رہتے تھے یہاں تک رات تمام ہوجاتی تھی، پھرآپ نماز صبح پڑھنے میں مشغول ہوتے تھ "۔ (وسائل الشیعہ، ج2، ص۲۲، ۲۶)۔

(۴۰) زکات فـطره

امام صادق ": «إنَّ مِنْ تَمامِ الصَّوْمِ إعْطاءُ الزَّ كاةِ يَعْنِى الْفِطْرَةَ كَماأَنَّ الصّلوةَ عَلَى النَّبِي صلى الله عليه و آله وسلم مِنْ تَمامِ الصَّلوةِ» ـ "روز \_ لله عليه و آله وسلم مِنْ تَمامِ الصَّلوةِ» ـ "روز \_ كى تكيل زكات ليحى فطره اداكر نے سے ہوتی ہے جس طرح بیغیر اور آپ كی آل پاک پر صلوات پڑھنے سے خار کامل ہوتی ہے " ـ (وسائل الشیعہ ، ج ۲ ، ص ۲۲۱ ،

### جناب خدیجه ؛ حضرت رسول خدا ً کی ہمدرد بیوی

تحرير: محمدعلى-طالبعلمجامعة المصطفى العالميه قم ايران

دوسری طرف فرعون کی بیوی آسیہ۔ ہمارے حضرت

رسول خداً کی بھی کئی بیویاں تھیں تاریخ نے سب کی خصوصیات اور بیغمبر اکرمؓ کے ساتھ ان کے برتاؤ و

سلوک سب کوشت کیاہے۔

اس مضمون میں حضرت خدیجۂ کی پیغمبر اکرمؓ

کے ساتھ ہمدردی کے بارے میں بیان کیاجائے گا لیکن اس سے پہلے مخضر طور حضرت خدیجہ کی زندگی پر

روشنی ڈالی جارہی ہے:

### جناب خدیجه ً کا مختصر تعارف

جناب خدیجہ قریش کی محترم خاتون تھیں، جو پغیمراسلام کے وجود دنیوی سے پندرہ سال پہلے، یعنی بعثت سے ۵۵ سال پہلے دنیا میں تشریف لائیں، آپ

کی ولادت کا تو صحیح علم نہیں ہے لیکن آپ کی وفات بعثت کے دسویں سال رمضان میں ہوئی اور آپ کی

بنیسٹھ ۱۵ سال کی عمر تھی۔آپ کاسلسلہ نسب والدہ کی

جانب سے حضرت رسول خدا سے آٹھویں جدا مجد سے ملتا ہے لہذا جناب خدیجہ کی والدہ گرامی فاطمہ بنت

زائدہ بن اصم بن رواحہ بن حجر بن عبد بن معیص بن عامر بن لوئی بن غالب ۔ والد کی طرف سے تین

بشتوں کے بعد رسول خدا سے ملتاہے؛ قصی بن کلاب،

#### مقدمه

میاں بیوی کا ایک ایسا رشتہ ہے جو ابتدائے خلقت سے جڑا ہواہے جب اللہ نے جناب آ دم کو خلق کیا، اس وقت بھی ان کو تنہانہیں چھوڑ ابلکہ ان کے ساتھ حضرت حواءً کو خلق کیا، جبان کوزمین پراتارا توساتھ میں اتارا۔اس رشتہ کولوگ مختلف نام سے یاد کرتے ہیں، کوئی ہمسفر کہتاہے تو کوئی زندگی کا دو پہیہ اور اس کے دوسرے بھی نام ہیں۔ مگر حقیقت میں دیکھاجائے توانسان کی زندگی میں اس کی بیوی کا بہت اہم نقش ہوتاہے۔اگر خدا کے فضل سے بیوی انچھی مل گئی تو انسان کو سکون اور اس کے ترقی کے لئے زمین ہموار کرتی ہے اور اگر بد اخلاق، بری صفات کی حامل مل گئی تواس شخص کی زندگی بر باد ہو جایا کرتی ہے اس کی زندگی میں آنے والے سکون بھی دور سے ہاتھ و کھا کرواپس چلے جاتے ہیں۔اس میں کوئی شرط نہیں ہے کہ اچھے آ دمی ہوں گے توان کوا چھی بیوی ملے گی یا براآ دمی ہو گا تواس کو بری ہوی ملے گی۔ تاریخ میں ایسے بہت سے واقعات ہیں جیسے حضرت نوح اور لوط

کی بیویاں جبکہ یہ دونوں اپنے وقت کے نبی تھے

گزراتے ہوں۔

اسد، خویلد، خدیجہ، اس لیے ایک دوسرے کو چچاکے بیٹے اور چچاک بیٹی پکاراکیا کرتے تھ (سیرہ ابن ہشام، حا، ص ۱۸۔ ۱۸۹؛ طبقات ابن سعد، ج۸، ص ۱۹)۔

آپ کے خاندان کے تمام افراد اہل علم تھ، اور خانہ کعبہ کے محافظ بھی، جس زمانہ میں یمن کا بادشاہ (تع ) حجر اسود کو اکھاڑ کر یمن لے جانے کا ارادہ کیا، تو آپ کے والد جناب خویلد، حجر اسود کے حفاظت کے لیے اٹھ کھڑے ہوے اور ان کی جد وجہد کے نتیجہ میں وہ بادشاہ اپنے ارادہ سے منصر ف ہوا۔ اسی طرح میں وہ بادشاہ اپنے ارادہ سے منصر ف ہوا۔ اسی طرح جناب خدیجہ کے جد، اسد بن عبد العزی بھی پیان حلف الفصول کے نمایاں اراکین میں سے ایک تھے۔

آپ ٌکی شخصیت

ابن ہشام لکھتے ہیں کہ جناب خدیجۂ ایسی شریف

اور مالدار خاتون تھیں جو تجارت کیا کرتی تھیں اور بہت سے لوگوں کواپنے پاس نوکر کے طور پر رکھی ہوئیں تھیں، جوان کے پاس اجرت پر کام کرتے تھے، جو اس زمانے میں بالخصوص جزیرہ عرب میں کوئی آسان کام نہیں تھا کیونکہ ایک خاتون کا تجارت کرنا اس زمانے میں جب عور تیں معاشر تی حقوق سے محروم تھیں اور سنگدل مرد حضرات اپنی بے گناہ لڑکیوں کوزندہ دفن کردیا کرتے تھے، تو جناب خدیجہ لڑکیوں کوزندہ دفن کردیا کرتے تھے، تو جناب خدیجہ ا

کے بارے میں کہنا پڑے گا کہ آپ کو اللہ نے غیر معمولی ذہانت، شخصیت، نفسیاتی استقلال اور ذہین بنایا ہے۔ دوسرے لفظوں میں کہا جائے کہ حضرت خدیجہ کی ذات، اس عرب کے بے رحم مر دوں کے منھ پر ایک طماچہ تھی جو لڑکی کو وہ باعث ننگ وعار سمجھتے تھے۔ جناب خدیجہ نے بتا دیا کہ وہ عرب کی ملکہ بھی ہوسکتی ہے کہ جس کے نکڑوں پر مزاروں زندگی ہوسکتی ہے کہ جس کے نکڑوں پر مزاروں زندگی

ابن سحاق سے روایت ہے کہ جناب خدیجہ نہایت شریف الدار تاجرہ بی بی تھیں۔ دوسرے لوگ ان کے مال سے تجارت کرتے تھے اور وہ منافع میں سے پچھ ان کو دیدیا کرتی تھیں۔ قریش ایک تاجر قوم تھی۔ جب جناب خدیجہ کو پینیمبر کی صداقت اور امانت داری اور نیک کردار کا علم ہوا تو انہوں نے حضرت

رسول خداً ہے درخواست کی کہ آپ میرامال تجارت

کے طور پر شام لے کر جائیں، میں اب تک دوسر ہے

تاجروں کو منافع میں ہے جس قدر حصہ دیا کرتی تھی

اس سے زیادہ آپ کو دوں گی۔ جب حضرت رسول خدا کی ان سے شادی ہو گئ توجناب جبریکل رسول خدا پر نازل ہوتے تھے تو عرض کرتے تھے کہ: اے اللہ کے رسول ٔ۔اللہ کاسلام جناب

خدیج کو پہنچاد بحیئے اور ان سے کہہ دیجئے کہ اللہ نے آپ کے لیے بہشت میں ایک خوبصورت محل تیار کیا ہے۔

اس کا مطلب ہے کہ جناب خدیجہ ، جہاں دنیاوی اعتبار سے صاحب کمال تھیں وہیں معنوی اعتبار سے بھی صاحب فضیلت تھیں اور یہ ایک کرامت سے بھی صاحب فضیلت تھیں اور یہ ہوئے خدا سے کم نہیں ہے کہ صاحب ثروت ہوتے ہوئے خدا کے سلام کے لائق تھیں

جناب خدیجه رسول کی نگاہ میں ہوی یہ بات بھی بہت اہم ہے کہ شوہر اپنی بوی سے کتنا راضی ہے جو اس کے باتوں سے اور اس کے کردار سے معلوم ہوتا ہے جب ہم اپنے رسول خدا کے زندگی کو تاریخ کے دامن میں دکھتے ہیں تو ہمیں ماتا ہے حضرت خدیج وہ پہلی خاتون تھیں کہ جضوں نے حضرت رسول خدا سے پہلے عقد کیااور آ مخضرت نے جناب خدیج کی زندگی میں دوسری شادی نہیں کی، حضرت رسول خدا نے اور جناب خدیج نے ایک پیار وحمرت رسول خدا نے اور جناب خدیج نے ایک پیار وحمرت رسول خدا نے اور جناب خدیج نے ایک پیار وحمرت سے بھرپور گھر انے کی بنیاد رکھی۔ آپ کی فضیات کے حوالے سے شخ صدوق نقل کرتے ہیں کہ فضیات کے حوالے سے شخ صدوق نقل کرتے ہیں کہ امام صادق فرماتے ہیں: تَذَوَّ جَ رَسُولُ اللّهِ بِحُمْسَ

عَشَرَ امْرَأَةً ٱفْضَلُهُنَّ خَديجَةُ بِنْتُ خُويلَدٍ ـ رسول

اللہ نے پندرہ خواتین سے شادی کی، ان میں سے سب
سے زیادہ بافضیات خدیجہ بنت خویلہ تھیں۔
حضرت رسول کی نظر میں جناب خدیجہ کی ایک
خاص عزت و احترام تھا جو باقی سے ان کو جدا
کرتا ہے۔ اور یہ بات قابل غور ہے تمام مسلمانوں کے
لیے۔
رسول اکرم نے متعدد حدیثوں میں آپ کی

رسول الرم نے متعدد حدیثوں میں آپ کی فضیلت کو بیان فرمایا ہے جواس بات کی دلیل ہے کہ آپ کس قدر صاحبِ فضیلت ہیں۔ آپ فرماتے ہیں:
خیرُ نِسَاءِ الْعَالَمِینَ مَرْیمُ بِنْتُ عِمْرَانَ وَ آسِیةُ بِنْتُ عُمْرَانَ وَ آسِیةُ بِنْتُ مُرَاحِم وَ حَدِیجَةُ بِنْتُ حُویلِدٍ وَ فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ؛

کا ئنات کی بہترین خواتین مریم بنت عمران، آسیہ بنت مزاحم، خدیجہ بنت خویلد اور فاطمہ بنت محراً ہیں۔ ایک اور حدیث میں آپ کو جنتی خواتین میں

ے شار کیا ہے۔ رسول اکرم فرماتے ہیں: أَفْضَلُ نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَةِ أَرْبَعْ حَدِيجَةُ بِنْتُ حُويلِدِ وَ فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدِ وَمَرْيمُ بِنْتُ عِمْرَانَ وَ آسِيةُ بِنْتُ مُزَاحِمٍ بِنْتُ مُحَمَّدٍ وَمَرْيمُ بِنْتُ عِمْرَانَ وَ آسِيةُ بِنْتُ مُزَاحِمٍ الْمُرَأَةُ فَرْعَوْن ؛ چار عور تیں جنت کی بہترین خواتین المُرَأَةُ فَرْعَوْن ؛ چار عور تیں جنت کی بہترین خواتین ہیں : خدیجہ بنت خویلد، فاطمہ بنت محمد مریم بنت

عمران اور آسيه بنت مزاحم زوجه فرعون - ايك اور جگه فرمايا: يَا خَدِيجَة أنتَ خَيرُ أُمَّهَاتِ المُؤمِنينَ وَ

اَفضَلَهُنَّ؛ اے خدیجہ! تم امہات المؤمنین میں سب سے بہتر اور بافضیات ہو۔

حضرت خدیجه ، عائشه کی نگاه میں ہم اس بات کو بہت کم سنتے ہیں کہ ایک آدمی کی دو بیویاں اور ان دو نول میں اتحاد ہواور ایک دوسر بی تحریف کرتی ہوں، عائشہ بھی حضرت رسول خدا کی بیوی ہے مگر حضرت خدیج میں اور ان میں بڑافر ق

تاریخ اسلام کی آپ پہلی خاتون ہیں جضوں نے حضرت رسول خدا کی دعوت اسلام قبول کیا اور نماز ادا کی، اور آپ پیغیبر اسلام کی بیوبوں میں واحد زوجہ ہیں جضوں نے اپنے تمام اموال کو بغیر کسی قید و شرط کے انحضرت کے اختیار میں دے دیا۔

اگراس صفت کو بھی ان سے مخصوص کیا جائے تو کوئی اشکال نہیں ہوگا کیونکہ آپ حضور گی وہ زوجہ ہیں جن سے جناب فاطمہ زمراً کی ولادت ہوئی اور نسل کی بقا کا ذریعہ بنیں کہ جن سے گیارہ امام معصوم دنیا میں آئے اور اسلام کی بقا کا باعث بنے ہیں۔ خود جناب خدیجہ کی فضیات کا عائشہ گواہی دیتی میں۔

هشام عن ابیه عن عائشه قالت ماغرت علی احد من نساء النبي، ماغرت على خديجة، و ما

رایتها, لکن کان النبی یکثر ذکرها وربما ذبح الشاة ثم یقطعها اعضاء ثم یبعثها فی صدائق خدیجه فربما قلت: کانه لم یکن فی الدنیا امراة الا خدیجه فیقول: انها کانت, و کانت, کان لی منها ولد (صحیح البخاری, حدیث نمبر ۸۸۸۸

صحیح مسلم، ح،۲۲۸)۔

ہشام اپنے باپ کے ذریعہ ام المومنین عائشہ سے
روایت کرتے ہیں کہ ازواج نبی میں سے مجھے کسی زوجہ
سے اتنی غیرت نہیں آئی جتناام المومنین خدیجہ سے،
جبکہ میں نے ان کو دکھا بھی نہیں تھا۔ حضرت رسول
خدا، ام المومنین خدیجہ کا اکثر ذکر کیا کرتے تھے اور
بعض موقع پر آپ بکری ذبح کرتے اور اس کے اعضاء
کاٹ کر، ام المومنین خدیجہ کی سملیوں کو بھیج
دیا کرتے تھے۔ بعض وقت میں کہہ دیا کرتی تھی کہ کیا

لکھنے والے نے جناب عائشہ، کا جو ادب بیان کیا ہے وہ ان سے عقیدہ کی بنیاد پر بیان کیا ہے ورنہ وہ عائشہ، جناب خدیجہؓ سے حسد کی بناپر ان کے لیے

دنیا میں خدیجہ کے سوا کوئی اور عورت نہیں ہے، تو

آپ جواب میں فرماتے تھے کہ صرف وہی تھی، صرف

خدیجہ تھی جس سے میرے لیے اولاد ہوئی ہے۔

ہلاکت کا لفظ استعمال کیا ہے۔

ہشام کہتے ہیں کہ حضرت محمد جناب خدیجہ سے بہت محبت کیا کرتے تھے اور آپ کا احترام بھی، اپنے کا مول میں ان سے مشورہ لیا کرتے تھے، جناب خدیجہ ایک نیک اور روشن فکر خاتون تھیں۔

جناب خدیجه می کا ایمان لانا

ایمان دوطریقہ سے لایا جاسکتا ہے: ایک تقلیدی
ایمان ہوتا ہے کہ جس کے بارے میں خدا قرآن میں
فرمارہا ہے اس وقت کہ جب جناب ابراہیم نے اپنے
والد اور اپنی قوم والوں سے کہا کہ ان بتوں کی تم لوگ
کیا عبادب کرتے ہو؟ توان لوگوں نے جواب دیا کہ ہم
نے اپنے باپ دادا کو ان بتوں کی عبادت کرتے
ہوئے پایا ہے تو ہم بھی اپنے اجداد کی تقلید کرتے

ہوئے ان بتوں کی عبادت کرتے ہیں۔

ہوتا ہے اس کے بارے میں ارشارہ ہوتا ہے کہ آسان و
زمین کی خلقت رات ودن کاآنا عقل مندوں کے لیے
بہترین ولیلیں ہیں۔ وہ لوگ جو اٹھتے اور بیٹھتے ہمیشہ
زمین و آسان کی خلقت میں غور و فکر کرتے ہیں
میرے پروردگار تواس کو بے کار خلق نہیں کیا ہے تو
پاک و پاکیزہ ہے ہم کوآگ کی عذاب سے بچا۔
پیاک و پاکیزہ ہے ہم کوآگ کی عذاب سے بچا۔
جب جناب خدیجہ، رسول کو تجارت کے لیے
بھیجاتوا ہے ایک غلام کو بھی ساتھ میں بھیجااور اس کو

دوسرے تحقیقی ایمان ہو تاہے، حقیقی ایمان یہی

اس بات پر معمور کیا کہ احوال آنخضرت کی آگر ہم کو اطلاع دے، ادھر جب رسول کا قافلہ شام پہنچا توایک راہب کی خانقاہ کے قریب ایک درخت کے سامیہ میں آرام کے لیے رکے تواس خانقاہ سے راہب باہر نکل کر ممیرہ (غلام) سے پوچھا کہ اس درخت کے سامیہ میں کون ہے؟ تواس نے جواب دیا کہ وہ اہل حرم کا ایک قریش ہے تو راہب نے کہا کہ اس درخت کے ینچ موائے اللہ کے نبی کے اور کوئی آج تک نہیں تھہرا سوائے اللہ کے نبی کے اور کوئی آج تک نہیں تھہرا کے وقت آپ پر سوار سے اور دوفرشتے آپ پر سوار سے اور دوفرشتے آپ پر سامیہ کے وقت آپ اونٹ پر سوار سے اور دوفرشتے آپ پر سامیہ کئے ہوئے تھے۔ (میں نے بہاڑ پر انتخاب طبری کی عبارت لایا ہوں کہ جس میں دوفرشتے کا ذکر

ہوئے ہیں)۔ اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے آنخضرت کے بارے میں پہلے تحقیق کیا پھررسول اللّٰہ اور نبی مانا پھر ایمان لائیں اور شادی کیا۔اوریہ ایمان کا

ہے یہاں پر بعض کتابوں میں بادل کے سامیہ کا ذکر ہے

جو عقل کے قریب ہے ورنہ جناب خدیجہ کے غلام

مبیرہ کو کہاں ہے اس کا علم ہوتا کہ دوفر شتے ساریہ کیے

بہترین درجہ ہوتاہے جو تحقیق کر کے لایا جاتا ہے اور

اس وجہ سے یہ نمایاں فرق ہے آپ میں اور دوسر وں میں۔

تاریخ میں ملتا ہے کہ جب حضرت رسول غار حرا سے گھر کی طرف تشریف لارہے تھے، تو اس وقت عجیب حالات ہوگئے تھے، آپ جہاں سے گذرتے اور جس راستے سے گذرتے تو راستے کے تمام پھر اور درخت یہی کہتے اے خدا کے رسول آپ پر میر اسلام ہو۔

جب رسول گھر میں تشریف لائے تو گھر نورانی ہوگیا۔ چاروں طرف روشن پھیل گئی۔ تو جناب خدیجۂ نے پوچھالیہ کیسانورہے؟

تو پیغمبر نے جواب میں فرمایا:

هذانور النبوق قولى لا اله الا الله محمدر سول

یہ نور، نور نبوت ہے تم بھی کہو کہ اللہ کے سواء کوئی معبود نہیں اور محمہؓ اس کے رسول ہیں۔ تو جناب خدیجہؓ نے کہا کہ میں بہت پہلے سے اس حقیقت سے آگاہ تھی۔اس وقت جناب خدیجہؓ نے کلمہ پڑھااور دین اسلام قبول کیا۔

جناب خدیجۂ اسلام لائیں یا اسلام کا اظہار کیا اگر ان کی زندگی کو دیکھیں تو، اول وہ خود حضرت رسول کے گھرانے سے ہیں اور والد و والدہ دونوں طرف

سے جناب خدیجہؓ، کا نسب آپ حضورؓ سے ملتا ہے۔ اس لحاظ سے آپ بھی حضرت ابراہیمؓ کی اولاد سے ہیں۔

آپ حضرت رسول سے اس وقت شادی کی جب خود آنخضرت کی عمر پچیس ۲۵ سال کی تھی اور حضرت رسول رسالت کا اعلان چالیس ۴۸ کی عمر میں کیا اس حساب سے جناب خدیجہ ۱۵ سال آپ کی خدمت میں رہی ہیں آپ حضور کے اخلاق حسنہ اور ان کی پر فیض زندگی سے اپنے وجود کو جناب خدیجہ فیمن رندگی سے اپنے وجود کو جناب خدیجہ فیمن رئیا۔ تو کہنا بہتر ہوگا اعلان رسالت کے ساتھ

ساتھ آپ نے بھی اعلان اسلام کیا۔
حضرت امام حسین لوگوں کے دلوں کی بیداری
اور اپنی پہچان کے لئے اپنی مال حضرت زمراً اور اپنی
نانی حضرت خدیج کی طرف اشارہ فرمایا: انشد کم الله
هل تعلمون ان امی فاطمة الزهراء بنت محمد؟!
قاله ا: اللهم نعمی، انشد کم الله هل تعلمه ن ان

قالوا: اللهم نعم... انشدكم الله هل تعلمون ان جدتى خديجة بنت خويلد اول نساء هذه الامة السلاما؟!قالوا:اللهم نعم ميل تمهيس الله كى قتم ديتا بول، كيا تم جانت ہوكه ميرك مال فاطمه زمرًا، بنت محمرً بيں؟ انہول نے كہا: جى بال ميرك نانى خد يج بنت قتم ديتا ہول، كيا تم جانتے ہوكه ميرك نانى خد يج بنت

خویلد ہیں، جو خواتین میں سب سے پہلے اسلام قبول كرنے والى خاتون ميں؟ انہوں نے كہا: جي ہاں۔ جناب عائشہ کہتی ہیں کہ رسول جناب خدیجہ کی ا تنی اچھائی بیان کرتے تھے کہ ایک دن مجھ سے رہانہ گیا تو میں نے رسول اللہ کی خدمت میں عرض كي ـ بارسول اللهُ ! خديجِهُ توايك بورٌ هي عورت تحيي الله نے ان سے بہتر از واج آپ کو عطاکی ہے۔ عائشہ کی اس بات پر رسول الله عضبناک ہوئے اور فرمایا: خدا کی قتم! اللہ نےان سے بہتر کوئی عورت مجھے عطا نہیں کی ہے۔خدیجہ اس وقت ایمان لائیں جب دوسرے کفریر تھے۔ انھوں نے میری اس وقت تصدیق کی جب دوسرے مجھے جھٹلایا کرتے تھے۔ انھوں نے بلا عوض اپنامال ودولت میرے اختیار میں دیاجب کہ دوسرے مجھ کواس سے محروم رکھے تھے۔ اللہ نے میری نسل ان کی اولاد سے چلائی۔جناب

عائشہ کہتی ہیں کہ یہ س کر میں نے پکاارادہ کرلیا کہ آج کے بعد سے بھی ان کی برائی نہیں کروں گی۔ جناب خدیجہ گی اللہ کیے رسول سے شادی

جناب خدیجہ اس زمانہ میں قریش میں سب سے زیادہ نجیب شریف اور دولت مند خاتون تھیں اور ان سے قوم کے بہت سے بزرگ لوگ شادی کے متمنی

تھے۔ جب آپ نے رسول خدا سے شادی کی خواہش ظاہر کی توآپ نے اپنے چپاحضرات سے اس کا ذکر کیا، حضرت حمزہ بن عبدالمطلب، آپ کے چپا کے ہمراہ خویلد بن اسد کے پاس گئے اوران کے سامنے شادی کا پیغام دیا، جس پر وہ حضرت خدیجہ کی رسول سے شادی کے لئے راضی ہوگئے۔

بعض لوگوں کا یہ شیوہ ہے کہ وہ ہر چیز کو مادی

نگاہ سے دیکھتے ہیں، انھوں نے حضور کی شادی کو بھی اسی مادی نگاہ سے دیکھا ہے۔ جناب خدیجہ کو شادی کے لیے تجارتی لحاظ سے کسی مالدار شخص سے شادی کرنے کی ضرورت تھی، اس لئے انھوں نے پیغمبر سے شادی کے لیے پیغام بھیجا۔ دوسری طرف آنخضرت شکی اس لیتم اور نادار تھان کو دولت کی ضرورت تھی اس لیے شادی کے پیغام کو قبول کرلیا۔ جبکہ عمر کے لحاظ لیے شادی کے پیغام کو قبول کرلیا۔ جبکہ عمر کے لحاظ

ا۔ لیکن اگر اس شادی کو کسی خاص مقصد کے نظر سے دیکھا جائے توبہ ایک مقد س شادی کملائی جائے گی۔ تاریخ اسلام میں دیکھیں تو پیغیر کی پوری زندگی ہمیں زہد و تقوی و معنوی اقدار سے بھر پور نظر آتی ہے جو اس بات کی دلیل ہے، کہ آنخضرت کی نگاہ میں دنیوی مال و دولت اور جاہ وحشم کی کوئی قدر قیمت میں دنیوی مال و دولت اور جاہ وحشم کی کوئی قدر قیمت

سے دونوں میں کافی فاصلہ تھا۔

نہ تھی۔آپ نے جناب خدیجہ کی دولت کو جھی بھی اپنی ذاتی آرام وآسائش کی خاطر استعال نہیں کیا ہے۔

۲۔اس شادی کی پیشکش خود حضرت خدیجہ نے کیا تھانہ حضور پاک نے ۔دوسرے بیہ کہ حضور کے ملک شام سے آنے کے بعد، جب غلام نے سفر کے واقعات حضرت خدیجہ کو بتایا تو ان کے دل میں امین قریش لیے جذبہ محبت بڑھ گیا کہ جس کا سر چشمہ حضرت کے کمالات نفسانی اور اخلاقی فضائل تھے۔

س ۔ پیغیر سے شادی کے بعد جناب خدیجہ نے نے کبھی تجارت کے لیے نہیں بھیجا کہ جو دولت میں اضافہ کا باعث ہو۔ اس کے برعکس جناب خدیجہ نے اپنا تمام مال حضرت کے حوالے کردیا جو حضور نے غریبوں اور مسکینوں میں تقسیم کردیا۔

۲- جب جناب خدیجہ نے آنخضرت سے شادی
کیا تو، مکہ کی عور تیں ان سے سخت نارض ہو گئیں،
جناب خدیجہ کے گھر آنا جانا بند کردیا، دوسری
عور توں کو بھی اجازت نہیں دیتی تھیں کہ وہ ان کے
گھر آئیں، ان کی ناراضگی اس بات پر تھی کہ جناب
خدیجہ کے پاس مال ودولت ہوتے ہوئے کیوں پتیم
عبد اللہ حضرت محہ سے شادی کیں، ان کی نارض گی
اس حد تک بڑھ گئی تھی کہ جب بعثت کے پانچوں

سال جناب فاطمہ زہراً کی ولادت باسعادت ہوئی تواس وقت وقت شادی کے ۲۰ سال گذرگئے تھے، اس وقت جناب خدیجہ مکہ کی عور توں کو پیغام بھیجااور اپنی مدد کی استدعا کی لیکن ان سب کی طرف سے گتاخانہ جواب ملا: اے خدیجہ ! تم نے ہماری مخالفت کی اور ہماری باتوں کو کوئی اہمیت نہیں دی اور یتیم عبد اللہ سے باتوں کو کوئی اہمیت نہیں دی اور یتیم عبد اللہ سے باتوں کو کوئی اہمیت نہیں دی اور یتیم عبد اللہ سے باتوں کو کوئی اہمیت نہیں دی اور یتیم عبد اللہ سے باتوں کو کوئی ہم تہماری مدد کونہ آئیں گے، اس طرح ان

(یہاں پر ایک بات کہنا چاہتا ہوں کہ ان سختوں کا تخل اس وقت ہوسکتا ہے جب ایمان اور حقانیت اس کے لیے واضح ہو چکا ہواور جب جب ایمان آ جاتا ہے تو اس میں دولت کی کوئی جگہ نہیں رہتی ہے، دوسر کے لفظوں میں کہوں کہ جب ایمان آ جاتا ہے تو مال ودولت کو آسانی سے خدا کی راہ میں خرج کیا جاسکتا ہے)۔

کی دعوت کو طھکرادیا۔

#### جناب خديجه <sup>†</sup> بہترين زوجه

اس بات کو دنیا نے تجربہ کیا ہے کہ انسان کی کا میابی میں خود ان کی عور توں کا کر دار نمایاں رہا ہے، اگر کسی آ دمی کو کامیاب دیکھیں، تو تقریبا اس کی کامیابی میں ایک عورت کا ہاتھ رہا ہے وہ چاہے ماں ہو یااس کی بہن یاخو دبیوی۔ اگر اس کے برعکس دیکھیں تو بیوی کا زیادہ کر دار رہا ہے۔ آپ خود تاریخ میں ان

دوشادیاں کر چکی تھیں اور آپ کے کئی بیچ تھے، پیہ کہاں تک حقیقت ہے قابل شختیق ہے۔ حضرت خديجه ً و خدمت اسلام میں عرض کرچکا ہوں کہ جناب خدیجہ، عرب کی امیر ترین خاتون تھیں ان کے تجاری قافلے تجارت کے لیے یمن، شام جایا کرتے تھے، رسول سے شادی کے بعد جناب خدیجہ نے اپنی تمام دولت، دین اسلام کی تبلیغ میں خرچ کردیا۔اس وقت رسول کے پاس دولت و ثروت نہیں تھی تو جناب خدیجہ کی دولت ہدیہ کے طور پر ملی جس کو خدا وند عالم اپنی طرف نسبت دے رہا ہے اور فرماتا ہے: وو جدک عائلا فاغنی۔ پرورد گارنے آپ کوبے ٹروت پایا توبے نیاز کردیا۔ سوال میہ ہے کہ جناب خدیجہ نے اپنی دولت کو اسلام کے لیے خرچ کیا تو کس مقام پر کیا؟ تو تاریخ نے ان اہم مقام کو گنوایا ہے ملاحظہ ا۔ حضرت رسول ، جناب خدیجہ کی دولت سے قرض داروں کے قرض ادا کرکے ان کو قرض سے آزاد کروایا، فقیرول اور تیمول اور بے سہارول کی

کردارروں کو دیکھ سکتے ہیں۔ہمارے رسول، آخری رسول ہیں، ان کا مقام بھی تمام انبیاء سے بلند ہے اور ان کی ذمہ داری بھی زیادہ ہے لہذاان کوالیی عورت سے شادی کرنا ضروری تھاکہ جس کا مزاج آپ کے مزاج سے ملتا ہو اور وہ آپ کے اغراض و مقاصد سے متفق ہو، وہ آپ کے ساتھ راہ جہاد کی سختیوں کو طے کرسکے دشوار ویوں اور مشکلوں میں صبر کرسکےاس زمانہ میں الیم کوئی عورت نہیں تھی جو محرا کے لئے مناسب ہو۔ جوآ تخضرت کے ان سکین ذمداریوں میں مدد گار ثابت ہو، اوراسلام، توحید کی نشر میں رسول اللہ کاساتھ دے تاکہ پینمبڑ، اسلام کوایک بلند مقام تک پہنچا سکیں۔ اس مہم کے لیے جناب خدیجہ سے بہتر كوئى نهيں تھا، جناب خديجہ حسن وجمال، عزت و شرافت اور مال کے لحاظ سے قریش کی تمام عور توں پر فوقیت رکھتی تھیں۔ قریش کے بڑے بڑے لوگوں کی طرف سے آپ کے لیے پیغام آئے۔لیکن جناب خدیجہ نے سب کے پیغامات کو ٹھکرادیا۔ انہوں نے اپنے لیے آنخضرت کو پیند کیا، کیونکہ وہ آپ کی شخصیت کا مطالعه کر چکی تھیں۔لہذا خود جناب خدیجہً نے شادی کی پیشکش کی تصیں، یہاں پر اختلاف پایا جاتاہے کہ جناب خدیجہ آپ سے شادی سے پہلے

34

کفالت کی۔

۲ ۔ایک مرتبہ جناب حلیمہ سعدیہ پینمبڑ کے

پاس تشریف لائیں اور قحط سالی کی شکایت کی توجناب

خدیجہؓ نے چالس بکریاں اور اونٹ حلیمہ سعدیہ کو بخش دیا۔

۳ - جب مکہ کے مشرکین نے مسلمانوں کو بائیکاٹ کیا تھااور معاشی پابندی لگادی تھی، توشعب ابی طالب میں مسلمانوں کی غذااور دوسری ضروریات کے لیے جناب خدیج گی ہی دولت کام آئی تھی۔

روایت میں ہے: وانفق ابوطالب و حدیجه جمیع مالهما۔

حضرت ابوطالبؓ اور جناب خدیجہؓ اپنا تمام مال اسلام کی حفاظت اور جو محاصرہ میں ہیں ان کے کھانے لیے خرچ کیا۔

جب جناب خدیجہ نے پیغیبر سے شادی کیا اور اسلام قبول کیا تو جو دشمنان اسلام سے انھوں نے جناب خدیجہ سے بھی معاملات کرنا چھوڑ دیا اور جناب خدیجہ سے بھی منطقع کردیا اور آپ کے مال و اسباب کو بھی تباہ کردیا اس کے باوجود جناب خدیجہ نے بھی بھی محرومیت کا احساس نہیں کیا، بلکہ وہ اسی بات پر خوش تھیں کہ میں سب سے پہلے رسول کی بات کی گواہی دی۔

شاید کسی کے ذہن میں بیہ سوال پیدا ہو کہ جناب خدیجہؓ کی دولت سے اسلام پھیلا ہے لوگوں کو پیسہ

دے دے کر لوگوں سے اسلام قبول کر وایا گیاہے اور لوگ دولت کی لا کچ میں اسلام قبول کئے ہیں؟۔

توابیا نہیں ہے، بلکہ جناب خدیجہ نے اپنی دولت
کو حضرت رسول خدا کے اختیار میں دیا تھا، تواس لیے
نہیں کہ معاذ اللہ لوگوں کو رشوت کے طور پر دیا ہو
اوروہ اسلام قبول کرلئے ہوں؛ اول اتنا بھی دولت
نہیں تھی کہ لوگوں کا ایمان خریدا جاتا بلکہ اس زمانہ
کے اعتبار سے زیادہ تھا، اس دولت سے لوگوں کے
زخموں پر مرہم رکھا گیا ہے، بھو کوں کو کھانا کھلایا گیا

#### حواله جات

ہےنہ لوگوں کے ایمان خریدے گئے ہیں۔

ا ـ اسلام کی نامورخواتین، مصطفیٰ آبادی، الحاج محمد الیب نقوی، ناشر بیلیکیشتر کراچی پاکستان، سال مئی

۲ - کشف الغمه فی معرفة الائمه، علی بن عیسی ار دبلی، ناشر بنی ہاشمی، جلد ۲، حیاب اول ۱۳۸۱ -

۳ ـ انتخاب طبری، سید صفدر حسین نجفی، ناشر امامیه بیلیکیشنز لا مور، یا کستان

٣ \_ ابن اثير، على بن محمر، اسد الغابه في معرفة الصحابه،

۵-الاستیعاب فی معرفة الصحابه، ابو عمر یوسف القرطبّی، ناشر دار لجیل، بیرت، چاپ اول ۱۴۱۲، جلد ۲\_

۲ ـ ال انوار الساطعه من الغراء الطاهراه، شخ غالب السيلاوی، ناشر: محلاتی، ٔ چاپ سال ۱۳۳۸هـ مصطفیٰ علامه اثری که ـ نظام مصطفیٰ بزبان زوجه مصطفیٰ، علامه اثری جاڑوی، جلد ۲، سال ۲۰۰۸،

ب م المومنین سیده خدیجه الکبری، محمدی ا شتهاردی، محمد، ترجمه انجینئر سید علی نقوی، ناشر اداره منهاج الصالحین لا مور، سال ۲۰۰۹

9 - شخ محمد بن حسن طوسی، امالی، ص ۲۲۳، ناشر: دارالثقافه، سال چاپ: ۱۹۴هه ق ۱- تاریخ اسلام سیرت رحمة العالمین، اہل قلم کی ایک جماعت، انتشارات انصاریان قم، سال ۹۱۹۸، ص ۳۷

### حضرت امام مهدى (عج)، رمضان المبارك كى دعاون ميں

تحرير:سيدتعليم رضا جعفرى - طالبعلم جامعة المصطفى العالميه قم ايران

#### مقدمه

دعااور عبادت انسان کی روح پر گہر ااثر ڈالتی ہے
اور اسے بلندی عطا کرتی ہے۔ انسان دعا کے ذریعے
اللہ کی رحمت کو پانے کے لیے زیادہ توجہ اور اہلیت
عاصل کرتا ہے۔ دعا ایک قتم کی عبادت، عاجزی اور
بندگی ہے جیسا کہ تمام عبادات کے تربیتی اثرات
ہوتے ہیں، دعا کے بھی ایسے ہی اثرات ہیں۔ اسی لیے
قرآن و احادیث میں اس پر بہت زور دیا گیا ہے۔
بندوں کی دعاؤں کا اللہ کی طرف سے قبول ہونا ایک
بندوں کی دعاؤں کا اللہ کی طرف سے قبول ہونا ایک
اللی سنت ہے جس کے بارے میں قرآن مجید کی بہت
سی آیات میں صراحت آئی ہے؛ جیسا کہ ارشاد ہوتا
سی آیات میں صراحت آئی ہے؛ جیسا کہ ارشاد ہوتا

«وَإِذَاسَأَلَكَعِبادىعَنِّى فَإِنِّى قَرِيبَ أُجِيبُ دَعُوَةَ الدَّاعِإِذَا دَعَانِ» (بِقره، آيت ١٨٦)\_

"اور جب میرے بندے تم سے میرے بارے میں پوچھیں تو کہہ دو کہ میں قریب ہوں، دعا کرنے والے کی دعا قبول کرتا ہوں جب بھی وہ مجھے پکارے"۔

یقینی طور پر دعا کا قبول ہو ناسوال اور طلب کرنے پر موقوف ہے، جب تک سوال نہیں کیا جاتا، جواب نہیں آتا ہے۔ یہاں سوال اور دعا کرنے والا بندہ ہے اور جواب دینے والا اللہ ہے جو بندے کی حاجت قبول

کر تا ہے اور اپنے فضل سے عطا کر تاہے۔

بندے کو اپنی حاجت اور مطالبے کو بھی اسی کی بارگاہ میں پیش کرنا چاہئے جو کریم، رحیم، غفور اور ودود ہے۔ اس کا کرم لامحدود، اس کی نعمتیں بے پایاں ہیں اور کوئی سائل اس درسے خالی نہیں لوٹنا ہے۔

ماہ رمضان المبارک دعا کے لیے ایک بہترین وقت ہے۔ پینمبراکرمؓ خطبہ شعبانیہ میں فرماتے ہیں:

«... وَ أَيَامُهُ أَفْضَلُ الْأَيَّامِ وَ لَيَالِيهِ أَفْضَلُ اللَّيَالِي وَ سَاعَاتُهُ أَفْضَلُ اللَّيَالِي وَ سَاعَاتُهُ أَفْضَلُ السَّاعَاتِ هُوَ شَهْرٌ دُعِيتُمْ فِيهِ إِلَى ضِيَافَةِ اللَّهَ وَ جُعِلْتُمْ فِيهِ مِنْ أَهْلِ كَرَامَةِ اللَّهَ أَنْفَاسُكُمْ فِيهِ مِنْ أَهْلِ كَرَامَةِ اللَّهِ أَنْفَاسُكُمْ فِيهِ مَثْبُولُ وَ فِيهِ تَسْبِيحُ وَ نَوْمُكُمْ فِيهِ عِبَادَةٌ وَعَمَلُكُمْ فِيهِ مَقْبُولُ وَ فِيهِ تَسْبِيحُ وَ نَوْمُكُمْ فِيهِ عِبَادَةٌ وَعَمَلُكُمْ فِيهِ مَقْبُولُ وَ دُعَاقُ كُمْ فِيهِ» (وساكل الشيع، ج١٠، ص٣١٣، دُعَاقُ كُمْ فِيهِ» (وساكل الشيع، ج١٠، ص٣١٣،

حدیث: ۱۳۹۴ ۱۳)۔

"اس مہینے کے دن بہترین دن، راتیں بہترین راتیں، اور لمحات بہترین لمحات ہیں۔ یہ وہ مہینہ ہے دوما بي مجلّه علمي و تحقیقاتی اختر تا بان | رمضان المبارك و شوال المكرم ۱۳۴۷هه

جس میں تمہیں اللہ کی ضیافت و مہمانی کی دعوت دی
گئ ہے اور اس مہینے میں تمہیں اللہ کے صاحبان
کرامت بندوں میں سے قرار دیا گیا ہے۔ اس مہینے میں
تمہاری سانسیں تشبیح، تمہاری نیند عبادت، تمہارے
اعمال مقبول اور تمہاری دعائیں مستجاب ہیں ... "۔

دعا اور امام مهدی (عج)

دعاؤں کے ذریعہ جس طرح معبود اور بندے کا

رابطہ محکم و مضبوط ہوتا ہے۔ اسی طرح انہیں دعاؤں کے وسلے سے الهی حجتوں اور رہبروں کی معرفت و شاخت کا زمینہ بھی فراہم ہوتا ہے۔ خاص طور پر دور عاضر میں حضرت امام مہدی (عج) کے سلسلے میں دعاوں کی خصوصی تاکید ہے۔ بہت سی حدیثوں میں امام زمانہ (عج) کے لئے دعاؤں کی تاکید آئی ہے جسیاکہ خود امام فرماتے ہیں: «أکثروا الدُّعاءَ بِتَعجیلِ الفَرَج فَإِنَّ ذلک فَرَجُکُم»؛ (کمال الدِّین، ص

اس کئے کہ میرے ظہور میں جلدی سے تمہارے گئے
آسانیاں ہیں "۔
ائمہ معصومین کی ہدایات اور فرمائشات کی روشنی
میں حضرت امام مہدی (عج) سے منسوب دعائیں اور

" ظہور میں جلدی کے لئے بہت زیادہ دعا کرو؛

ان میں آپ کا تذکرہ بہت زیادہ ہے اور شیعہ انہیں پر عمل کرتے ہوئے برسوں سے اپنے امام زمانہ (ع) کے ظہور کی آرزو اور ججت خدا کی ایک نگاہ کرم کے اشتیاق کا اظہار کرتے آئے ہیں۔ آیت اللہ صافی گلپایگانی لکھتے ہیں: "امام کے دیدار کی خواہش، ان کی جدائی پر گریہ، ان کی موجود گی کے فیض سے محرومی کا اظہار، فرج کی تعجیل اور ان کے انقلابی اقدامات کا ذکر ایک بہترین و نیک سنت ہے جس پر شیعہ ہمیشہ کاربند ایک بہترین و نیک سنت ہے جس پر شیعہ ہمیشہ کاربند صافی، صافی، ص ۱۵)۔

اگرچہ ہم وقت اور ہم زمانے میں امام زمانہ (عُجُ) کی طرف متوجہ رہنا ضروری ہے اور اپنی دعاؤں کبھی بھی امام وقت کو فراموش نہیں کرنا چاہئے لیکن رمضان المبارک کے روحانی و معنوی ماحول جہاں دعاؤں کی قبولیت کے امکانات بہت زیادہ ہے اور حالات بھی موزوں ہوتے ہیں لہذا اس مہینے کے او قات اور حالات میں امام زمانہ (عُجُ) کی طرف خصوصی توجہ رکھنا ضروری ہے اور رمضان المبارک کی مختلف دعاؤں میں امام زمانہ (عُجُ) کا خصوصی ذکر اور آپ سے منسوب و مرتبط متعدد دعائیں بھی خاص اہتمام کا بیان کرتی ہیں؛

زیر نظر مقالے میں مخضر طور پر ماہ رمضان المبارک کی

دومایی مجلّه علمی و تحقیقاتی اخترتا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۲ ۱۳۸۲ هد

دعائیں میں حضرت امام مہدی (عج) کے تذکرے کا ذکر کیا ذکر کیا جارہا ہے تاکہ اس مسلہ کی اہمیت کا ذکر کیا جاسکے اور قارئین کرام کے لئے اس مسلہ کی طرف متوجہ ہونے کاسامان فراہم کیا جاسکے۔

امام زمانه (عج) کے فرج
 کی تعجیل کی دعا

رمضان المبارك كى دعاؤل ميں ظهور امام (ع) ميں جلدى كى درخواست ايك اہم موضوع ہے جس كا متعدد دعاؤل ميں تذكره آيا ہے ؛ يہاں چند موارد كاذكر كيا جار رہاہے :

الف) رمضان المبارك كے چھٹی شب كى دعا ميں اس طرح آيا ہے كہ:

«اللَّهُمَّ لَکَ الْحَمْدُو إِلَيْکَ الْمُشْتَکی... وَ اللَّهُمَّ لَکَ الْحَمْدُو إِلَيْکَ الْمُشْتَکی... وَ أَسْأَلُکَ أَنْ تُصَلِّی عَلَی مُحَمَّدٍ وَ فَرَجَتَا اللَّهُ مُحَمَّدٍ وَ تَقْبَلَ صَوْمِي .... أَنْتَ حَسْبِي وَ نِعْمَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّ

یعنی خدایا! تمام حمد تیرے لئے ہے اور تیری ہی بارگاہ میں حرف شکایت لے کر آیا ہوں ... اے صاحب رحمت! تجھ سے طلب کرتا ہوں کہ محمدٌ وآل محمدٌ پر صلوات نازل فرمایا اور آل محمدٌ کے لئے (امام مہدی (عج) کے ظہور کے ذریعہ) آسانی فرمااور ان کے

ظہور میں جلدی کے ذریعہ ہمارے لئے آسانی فرمایا اور میں جلدی کے ذریعہ ہمارے لئے میرے لئے کمیرے لئے کا فی ہے اور بہترین و کیل ہے۔ (الاقبال الاعمال، سید ابن طاووس، ج، ص ۱۲۲)۔

(نوٹ: مکمل دعااور ترجمہ کے لئے متعلقہ کتب کی طرف مراجعہ کیا جائے یہاں صرف شاہد مثال عبارت کا ترجمہ پیش کیا گیا ہے تاکہ مقالے کو طولانی ہونے سے بچایا جاسکے)۔

ب) رمضان المبارك كے ساتويں دن كى دعا ميںاس طرح آياہے كه:

«اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي حِينَ يَسُوءُ ظَنِّي بِأَعُمَالِي وَ أَنْتَ ثِقَتِي حِينَ يَسُوءُ ظَنِّي بِأَعُمَالِي وَ أَنْتَ أَمَلِي عِنْدَ انْقِطَاعِ الْحِيَلِ مِنِّي... يَا كَاشِفَ كَرْبِ أَيُّوبَ وَ سَامِعَ صَوْتِ يُونُسَ الْمَكْرُوبِ وَ فَالِقَ الْبَحْرِ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ وَ مُنْجِي مُوسى وَ مَنْ مَعَهُ فَالِقَ الْبَحْرِ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ وَ مُنْجِي مُوسى وَ مَنْ مَعَهُ

وق به حرِ يبيي إسرايين وسنبي موسى وسست أجُمَعِينَ أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِمُحَمَّدٍ وَ أَنْ تَجْعَلَ لِي مِنْ أَمْرِي فَرَجاً وَ مَخْرَجاً وَ يُسْراً بِرَحْمَتِكَ يَاأَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ».

یعنی:...خدایا! تجھ سے طلب کرتا ہوں کہ محمرٌ وآل محمرٌ پر صلوات نازل فرمااور میرے معاملات میں آسانی و راحت اور گشائش فرما، اپنی رحمت کے ذریعہ سے۔اے سب سے زیادہ رحم کرنے والے۔ (الاقبال الاعمال، سیدابن طاووس، جا، ص ۱۳۱)۔ دومایی مجلّه علمی و تحقیقاتی اخترتا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۲ ۱۳۸۲ هد

ج) رمضان المبارك كے آٹھویں دن كی دعامیں اس طرح آیاہے كہ:

«اللَّهُمَّ إِنِّي لا أَجِدُ مِنْ أَعْمالِي عَمَلًا أَعْتَمِدُ عَلَيْهُ... وَ أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آل مُحَمَّدٍ وَ فَرَجِى مَعَهُمْ، وَ مُحَمَّدٍ، وَ تُعَجِّلَ فَرَجَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ فَرَجِى مَعَهُمْ، وَ مُحَمَّدٍ، وَ تُعَجِّلَ فَرَجَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ فَرَجِى مَعَهُمْ، وَ فَرَجَ كُل مُؤْمِن وَ مُؤْمِنَةٍ، بِرَحْمَتِك يا أَزْحَمَ الرَّاحِمِينِ».

«لیعنی خدایا! ... تجھ سے طلب کرتا ہوں کہ محمدٌ وآل محمدٌ پر صلوات نازل فرمااور قائم آل محمدٌ کے ظہور میں جلدی کے ظہور میں جلدی کے ذریعہ میرے لئے اور ہر مومن و مومنہ کے لئے آسانی فرما، اپنی رحمت کے ذریعہ سے۔ اے سب سے زیادہ رحم کرنے والے»۔ (الاقبال الاعمال، سید ابن طاووس، ج، ص ۱۳۳)۔

د) رمضان المبارك كے اكيسويں دن سے مربوط حضرت امام صادق كى ايك دعاميں آياہے كد:

«... وَ أَسْأَلُكَ بِجَمِيعِ ما سَأَلُتُكَ وَ ما لَمُ أَسْأَلُكَ مِنْ عَظِيمٍ جَلالِكَ، ما لَوْ عَلِمْتُهُ لَمُ أَسْأَلُكَ مِنْ عَظِيمٍ جَلالِكَ، ما لَوْ عَلِمْتُهُ لَسَأَلُتُكَ بِهِ، أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ أَهْلِ بَيْتِهِ، وَ أَنْ تَأْذُنَ لِفَرَجِمَنُ بِفَرَجِهِ فَرَجُ أَوْلِيائِكَ وَ أَصْفِيائِكَ مِنْ خَلُقِكَ وَ بِهِ تُبِيدُ الظّالِمِينَ وَ تُهْلِكُهُمْ، عَجِلُ مِنْ خَلُقِكَ وَ بِهِ تُبِيدُ الظّالِمِينَ وَ تُهْلِكُهُمْ، عَجِلُ ذَلِكَ يارَبَ الْعالَمِين...»

"یعنی... میں تجھ سے ہر اس چیز کا سوال کرتا ہوں جو میں نے تجھ سے مانگاہ اور ہر اس چیز کا جو میں نے تجھ سے نہیں مانگا، تیری عظیم عظمت کے واسطے سے ۔ جس کااگر مجھے علم ہوتا تو میں اس کے مطابق

سوال کرتا ہوں کہ محمدٌ وآل محمدٌ پر صلوات نازل فرما۔
اور اس کو (ظہور کی) اجازت عطافرما جس کے ظہور
سے مخلو قات میں تیرے اولیا و منتخب بندوں کے لئے
آسانی ہواور اس کے ذریعہ ظالموں کی نابودی اور
ملاکت ہو۔ اے تمام عالمین کے پروردگار اس کے
ظہور میں جلدی فرما..."۔ (الاقبال الاعمال، سید ابن

طاووس، جا، ص۱۲۱) \_

ند کورہ دعاؤں میں محہ وآل محہ پر صلوات و
رحمت کے مطالبہ کے ساتھ ظہور قائم آل محہ میں
تعمیل کا مطالبہ کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ماہ
رمضان المبارک کی شانہ دعاؤں میں ہمارا اہم وظیفہ
ہے کہ ہم امام زمانہ (عج) کے ظہور کی دعا کریں جن
کے ظہور سے اللہ کے اولیاء و اوصیاء اور تمام بندوں
کے لئے آسانی اور گشائش ہے۔

۲. دعائے تجدید عہد ولایت ماہ رمضان المبارک کے تیر ہویں دن کی دعامیں تمام ائمہ اور امام مہدی (غج) کے عہد ولایت کی تجدید کے بارے میں اس طرح ذکر ہواہے کہ:

دوما بي مجلّه علمي و تحقیقاتی اخترتا بان | رمضان المبارك و شوال المكرم ۱۳۴۷ه

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَدِينُكَ بِطَاعَتِكَ وَ وَلَايَتِكَ وَ وَلَايَةِ مُحَمَّدٍ نَبِيِّكَ وَ وَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ حَبِيبٍ نَبِيِّكَ وَ وَلَايَةِ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ سِبْطَيْ نَبِيِّكَ وَ سَيِّدَيْ شَبَابِ أَهُل جَنَّتِكَ وَ أَدِينُكَ يَارَبِّ بِوَ لَا يَةٍ عَلِيّ بْنِ الْحُسَيْنِ وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلِيّ وَجَعْفُر بْنِ مُحَمَّدٍ وَ مُوسَى بُن جَعْفُر وَ عَلِيّ بُن مُوسَى وَ مُحَمَّدِ بُن عَلِيّ وَ عَلِيّ بْنِ مُحَمَّدٍ وَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيّ وَ سَيِّدِي وَ مَوْلَايَ صَاحِبِ الزَّمَانِ أَدِينُكَ يَا رَبِّ بِطَاعَتِهِمْ وَ وَلَايَتِهِمْ وَبِالتَّسُلِيمِ بِمَا فَضَّلْتَهُمُ رَاضِياً غَيْرَ مُنْكِرٍ وَ لَا مُسْتَكْبِرٍ (مُتَكَبِّرٍ) عَلَى مَا (معنى) أَنْزَلْتَ فِي كِتَابِكَ ...»؛ "خدايا! مين تيري اطاعت اور ولايت کے عقیدے کا اظہار کرتا ہوں اور تیرے نبی حضرت محمرً کی ولایت اور تیرے حبیبً کے دوست امیر المومنینؑ اور دونوں نواسوں، جنت کے سر داروں حضرات حسنٌ وحسینٌ کی ولایت کے عقیدے کا اظہار کر تاہوں۔خدایا! اسی طرح علیّ ابن حسینٌ اور محدٌ بن علیّ اور جعفرٌ بن محرّ اور موسیٌ بن جعفرٌ اور علیٌ بن موسی اور محرّه بن علیّ اور علیّ بن محرّه اور حسنٌ بن علیّ اور میرے مولا وسر دار صاحب الزمان (عج) کی ولایت

کے عقیدہ کا اظہار کرتا ہوں۔ اور اے میرے

پرور د گار! میں ان سب کی ولایت اور اطاعت کو قبول

کرتا ہوں اور تونے جوان کو دوسر وں پر جو فضیلت دی

ہےاس کو پوری طرح خوشی سے تسلیم کرتاہوں اور

اس سلسلے میں جو نے اپنی کتاب میں نازل کیا ہے اس بارے میں کسی طرح کا کوئی انکار اور تکبر نہیں ہے..."۔ (الاقبال الاعمال، سید ابن طاووس، جا، ص ۱۴۴)۔

مذکورہ دعائے پڑھنے کی تاکید اور خاص طور پر موجودہ زمانے میں حضرت امام مہدی (عج) کے حوالے سے اس دعاکا پڑھنا صرف ظاہری ورد کے لئے نہیں ہے بلکہ عہد ولایت واطاعت کی تجدید اور ہر سال اس بات کی یاد دہانی کے لئے ہے کہ ولایت اور اطاعت صرف خدااور رسول کی کرنا ہے اور اس کے بعد ائمہ معصومین کی ولایت اور اطاعت فرض ہے بقیہ تمام تر

ولایت اور اطاعت سب انہیں کے فرامین اور ارشادات کی روشنی میں ہیں۔ ۳. امام مہدی (عج) کی نصرت اور بلاؤں سے حفاظت اور ان کے

ذریعه ظالموں کے خاتمہ کی دعا تجدید عہد اور اعلان ولایت واطاعت کے حوالے سے مذکورہ تیر ہویں دن کی دعا کے دوسرے حصہ میں امام زمانہ (عج) کی نصرت اور بلاؤں سے حفاظت

ك حوالے سے مزيداس طرح آيا ہے كه: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ ادْفَعُ عَنُ وَلِيِّكُ وَ خَلِيفَتِكُ وَلِسَانِكُ وَ الْقَائِمِ بِقِسْطِكُ دوما بی مجلّه علمی و تحقیقاتی اختر تا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۴ ۱۳۴ه

وَ الْمُعَظِّمِ لِحُرْمَتِكَ وَ الْمُعَتِرِ عَنْكَ وَ النّاطِقِ بِحُكْمِكَ وَ عَيْنِكَ النّاظِرَةِ وَ أُذُنِكَ السّامِعةِ وَ شُاهِدِ عِبَادِكَ وَ حُجّتِكَ عَلَى خَلُقِكَ وَ شَاهِدِ عِبَادِكَ وَ حُجّتِكَ عَلَى خَلُقِكَ وَ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِكَ وَ الْمُجْتَهِدِ فِي طَاعَتِكَ وَ الْمُجَاهِدِ فِي طَاعَتِكَ وَ الْمُجَاهِدِ فِي طَاعَتِكَ وَ الْمُجَعَلِدِ فِي طَاعَتِكَ وَ الْمُجَاهِدِ فِي طَاعَتِكَ وَ الْمُجَعَلِدِ فِي الْمُعَلِدِ فَي الْمُعَلِدِ فَي الْمُعَلِدِ فَي الْمُعَلِدِ فَي اللّهُ وَ الْعَلِي وَ وَالِدَي وَ مَا وَلَدَ اللّهُ وَ الْعَلَي وَ وَالِدَي وَ مَا وَلَدَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ الْعَرْقِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ الْعَصِمُ وَ وَ دَمْدِمْ بِمَنْ نَصَبَ لَهُ وَ اقْصِمْ رُءُوسَ الضَّلَالَةِ حَتَى لَا تَدَعَى عَلَى الْأَرْضِ مِنْهُ مُ دَيَاراً ».

(الاقبال الاعمال، سيد ابن طاووس، ج ص ١٣٨)\_

خدایا! محرو آل محری رحتیں نازل فرما، اور تیرے ولی و جانشین، تیری باتوں کا بیان کرنے والے، تیری والے، تیری والے، تیری طرف سے بولئے حرمت کو عظیم سجھنے والے، تیری طرف سے بولئے والے، تیری طرف سے بولئے والے، تیرے احکام کی ترجمانی کرنے والے، تیری بینا آکھ، تیرا گوش گذار کان، تیرے بندوں پر گواہ، تیری مخلوق پر ججت، تیری راہ میں جہاد کرنے والے، اور تیری اطاعت میں کوشش کرنے والے (ججت دوران حضرت مہدی (عجم)) کو مر خطرے سے محفوظ رکھ۔ حضرت مہدی (عجم)) کو مر خطرے سے محفوظ رکھ۔ اسے اپنی اس امانت میں رکھ جو بھی ضائع نہیں ہوتی، اپنی عالب فوجوں کے ساتھ اس کی مدد و نصرت فرما،

اوراس سے ہرشر سے دور رکھ۔ مجھے، میر بے والدین کو، ان کی اولاد کو، اور میری اولاد کو ان لوگوں میں شامل فرماجود نیااور آخرت میں اس کی مدد کرنے والے ہوں۔ خدایا! اپنے اس جت کے ذریعہ ہماری منتشر اور مختلف صفول میں اتحاد قائم کردے۔ ہماری منتشر درمیان موجود شگاف کو ختم کر دے۔ اب پروردگار! اس کے ذریعے ظلم کو مٹادے، اس کے دشمنوں کو تباہ کردے، اور گر اہی کے سربراہوں کو نیست و نابود کر دے بہاں تک کہ زمین پر ان میں سے کوئی باقی نہ دے بہاں تک کہ زمین پر ان میں سے کوئی باقی نہ دے۔ (الاقبال الاعمال، سید ابن طاووس، جا

امام مہدی (عج) کی نفرت اور آپ کے ذریعہ ظالموں کے خاتمہ کے سلسلے میں خود رمضان المبارک کی دوسری دعاؤں میں بھی ذکر آیا ہے جن کو یہاں اختصار کے سبب بیان نہیں کیا گیا ہے لیکن ان تمام دعاؤں کی روشنی میں معلوم ہوتا ہے کہ امام مہدی (عج) کی نفرت کے لئے دعاؤں کے ذریعہ اس بات کے لئے مہدایت دی گئی ہے کہ ظہور کی تیاری شیعہ اسلامی تعلیمات میں خاص اہمیت رکھتی ہے اور شیعوں کو خود بھی اس کے لئے زمینہ فراہم کرتے رہنا چاہئے۔

۴. دعائے افتتاح اور امام مہدی(عج)

دوما بی مجلّه علمی و تحقیقاتی اختر تا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۲ ۱۳۴ه

دعائے افتتاح اللہ کی حمد و ثناء سے شروع ہوتی ہے اور اس کے بعد صحیح راستے کا انتخاب اور خداکی تائید کی ضرورت، اللہ کی رحمت اور غضب کا حکمت آمیز ہونا، خوف و رجاء کی ضرورت، توفیق عبادت کا در حقیقت اللہ کی طرف سے منت و احسان ہونا، بندہ کا گناہ کا ارتکاب کرنے کے باوجود اللہ کی فیض رسانی کا جاری رہنا، اللہ کی نعمتوں کی یاد آوری، نعمتوں کا ہمیشہ اللہ کے ہاں باقی رہنا اور خداکی نعمتوں کے بارے میں غور فکر کی ضرورت جیسے موضوعات کی طرف اشارہ

دوسرے فقروں میں دعاکی استجابت میں تاخیر،

تگبر اور خدا سے بے رخی، خدا کے ساتھ انس اور

مناجات کی قدر و قیمت اور رحمتِ خداوندی کے

دروازے مسلسل کھلے رہنے کی طرف اشارہ کرتے

ہوئے یوں عرض کرتے ہیں: خدا کبھی بھی اپنے

بندے کو اپنے سے دور نہیں کرتا اور اپنی رحمت کا

دروازہ اس پر بند نہیں کرتا ہے اور کبھی بہی اسے اپنی

دروازہ اس پر بند نہیں کرتا ہے اور کبھی بہی اسے اپنی

دعائے افتتاح کے آخری فقرات جن پر بہت زیادہ تاکید ہوئی ہے اسلامی حکومت کے قیام کے اشتیاق پر مشتل ہیں، جو حضرت ولی عصر (عج) کے

سائے میں قائم ہوگی۔ دعا کے ان فقرات میں اسلامی حکومت کے قیام کے اہداف اور اس کے حوالے سے ہمارے وظایف بیان ہوئے ہیں، اور سابقہ امتوں سے

سبق حاصل کرنے کی ضرورت پر زور دیا گیاہے اور واضح کیا گیاہے کہ رسول اللّٰدُ اور ائمۂ کی ذوات مقدسہ اللّٰہ کی عمدہ ترین اور قابل قدر ترین نعمتیں ہیں۔

دعائے افتتاح کو سید بن طاؤس نے اقبال الاعمال میں، شخ طوسی نے مصباح المتحبر میں، تفعمی نے مصباح اور البلد الامین میں، مجلسی نے زاد المعاد میں اور شخ عباس فمی نے مفاتیح الجنان میں نقل کیا ہے؛ "اس دعا کے راوی حضرت بقیۃ اللہ (عج) کے نائب خاص محمد بن عثمان بن سعید ہیں۔ اگرچہ یہ دعا بظام رامام معصومؓ سے نقل نہیں ہوئی لیکن چونکہ اس

امام زمانہ (عج) کے نائبین خاص میں سے ہیں، اور وہ اس دعا کی قرائت کا پابندی سے اہتمام کرتے رہے ہیں، لہذا یہ اطمینان حاصل کرنازیادہ مشکل نہیں ہے کہ یہ دعا امام زمانہ (عج) کی جانب سے یا دیگر

کے راوی ابو جعفر محمد بن عثمان بن سعید عمری ہیں جو

معصومین سے انہیں موصول ہوئی ہے" (ترجمہ و شرح دعای افتتاح، مہدوی کنی، ح، ص۲)۔

اس دعا کے اہم موضوعات جو حضرت امام مہدی (غج) سے مربوط ہے، ان کا ذکر کیا جارہا ہے: الف) محمد وآل محمد پر رحمت نازل فرما

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ عَبْدِک وَ رَسُولِک وَ أَمِينِک وَ صَفِيک وَ حَبِينِک... وَ الْخَلَفِ الْهَادِی الْمَهْدِی حُجَجِک عَلَی عِبَادِک وَ أُمَنَائِک فِی بِلادِک صَلاةً کَثِیرَةً دَائِمَةً»

"دعائے افتتاح کے اس حصہ میں پروردگار متعال کی حمد و ثنا کے بعد پیفیمراکرمؓ سے لے کر تمام ائمہ معصومینؓ پر نام لے کر صلوات وسلام بھیجا گیاہے جس کے آخر میں امام مہدی (عجم) پر بھی صلوات وسلام بھیجا گیاہے اور ان معصوم ہستیوں کو اللہ کی طرف سے تمام بندوں پر ججت اور عالم ہستی کے لئے امین قرار دیا گیاہے۔ اور آخر میں پھر سے بہت زیادہ

ب) قیام عدل کے لئے فر شتوں سے نفرت فرما «اللّهُمْ وَصَلِّ عَلَى وَلِي َ أَمْرِ کَ الْقَائِمِ الْمُؤَمَّلِ وَ الْعَدُلِ الْمُنْتَظِرِ وَ حُفَّهُ (وَ احْفُفُهُ) بِمَلاَئِكَتِكَ الْمُفَرِّ بِينَ وَأَيِدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ يَارَبَ الْعَالَمِينَ » الْمُفَرِّ بِينَ وَأَيِدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ يَارَبَ الْعَالَمِينَ » الْمُفَرِّ بِينَ وَأَيِدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ يَارَبَ الْعَالَمِينَ » الله فَقَرَ بِينَ وَلَى اللهِ يَرْجُو اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

اور دائمی رحمت کے نزول کی دعا کی گئی ہے "۔

انہیں اپنے مقرب فرشتوں کی حفاظت میں قرار دے اور روح القدس کے ذریعے ان کی تائید فرما، اے جہانوں کے پروردگار "۔

ج) كتاب ودين كى دعوت ديخ والاقرار وك «اللَّهُمَّ اجْعَلُهُ الدَّاعِي إِلَى كتَابِك وَ الْقَائِمَ «اللَّهُمَّ اجْعَلُهُ الدَّاعِي إِلَى كتَابِك وَ الْقَائِمَ بِدِينِك اسْتَخْلِفُهُ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفُتَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِ مَكَنْ لَهُ دِينَهُ اللَّذِي ارْتَضَيتَهُ لَهُ أَبْدِلُهُ مِنْ اللَّذِي وَفِهِ أَمْنايعُ بُدُك لايشُرِك بِك شَيئا»۔ بَعُدِ خَوْ فِهِ أَمْنايعُ بُدُك لايشُرِك بِك شَيئا»۔

«اے معبود! ان کو (امام مہدی (عُج))، اپنی کتاب کی طرف بلانے والا اور اپنے دین کو قائم کرنے والا قرار دے۔ انہیں روئے زمین پر اپنا خلیفہ قرار دے جس طرح کہ ان سے پہلے گذرنے والوں کو تونے خلیفہ قرار دیا، جو دین تونے ان کے لئے پہند کیا

دعائے افتتاح کے ان فقرات میں تین اہم باتوں کاذکر کیا گیاہے کہ:

ا۔ امام مہدی (عج) ہی ہیں جو آخری زمانے میں اللہ کی کتاب کی طرف حقیقی دعوت دینے والے ہیں، کتاب اللہ کی تعلیمات کو صحیح طریقے سے پہنچانے

والے ہیں۔

۲۔ امام مہدی (عج) ہی ہیں جو دین کو قائم کرنے والے ہیں تعنی کوئی بھی اس زمانے میں اللہ کے حقیقی

دین کو قائم کرنے والا نہیں ہے اگر امام مہدی (غے)

کے علاوہ کوئی بھی حقیقی دین الهی کے وارث ہونے کا
دعویٰ کرے اور ائمہ اطہار اور امام مہدی (غے) کی
ہدایات کے برخلاف اپنی جانب سے دعویٰ کرے اور
اپنی طرف دعوت دے تو وہ جھوٹا ہے اور اللہ کے
حقیقی اور سچے دین کے بجائے لوگوں کو گر اہی میں مبتلا
کررہاہے۔

س-امام مہدی (ع) ہی ہیں جواس زمانے میں اللہ کی جانب سے گذشتہ معصومین کی طرف حقیقی خلیفہ و جمت خدا ہیں۔ آپ کے علاوہ خلافت کے تمام دعوے دار جموٹے ہیں۔

#### د) عزت ونفرت و فتح عطافرما

«اَللَّهُمَّ أَعِزَّهُ وَ أَعْزِزْ بِهِ وَ انْصُرُهُ وَ انْتَصِرْ بِهِ وَ انْصُرُهُ وَ انْتَصِرْ بِهِ وَ انْصُرُهُ نَصُر اعَزِيز ا وَ افْتَحُ لَهُ فَتُحايسِير ا وَ اجْعَلُ لَهُ مِنْ لَدُنْک سُلُطَانا نَصِير ا »

اے معبود! اسے معزز فرما اور اس کے ذریعے میری مجھے عزت دے، اسکی مدد کر اور اس کے ذریعے میری مدد فرما اسے باعزت مدد دے اور اسے آسانی کے ساتھ فتح دے اور اسے اپنی طرف سے قوت والا مددگار عطا فرما۔

## ه) دین وسنت کا کامل ظهور فرما

«اللَّهُمَّ أَظُهِرْ بِهِ دِينَك وَ سُنَّةَ نَبِيك حَتَّى لاَ يسْتَخْفِي بِشَيءٍمِنَ الْحَقِّ مَخَافَةَ أَحَدِمِنَ الْخَلْقِ»

"اے معبود! اس کے ذریعے اپنے دین اور اپنے نبی کی سنت کو ظاہر فرمایہاں تک کہ حق میں سے کوئی چیز مخلوق کے خوف سے مخفی و پوشیدہ نہ رہ جائے "۔ چیز مخلوق کے خوف سے مخفی و پوشیدہ نہ رہ جائے "۔ و) حکومت کریمہ کا قیام فرما

«اَللَّهُمَّ إِنَّا نَرْغَب إِلَيْكُ فِي دَوْلَةٍ كَرِيمَةٍ, تُعِزُّ بِهَا النِّفاقَ وَأَهْلَهُ, وَتَجْعَلُنا بِهَا النِّفاقَ وَأَهْلَهُ, وَتَجْعَلُنا فِيهَا الْإِسْلامَ وَأَهْلَهُ وَتُذِلُ بِهَا النِّفاقَ وَأَهْلَهُ, وَتَجْعَلُنا فِيهَا مِنَ الدُّعاةِ إلى طاعَتِكَ, وَالْقادَةِ إلى سَييلِكَ, وَتَرُزُقُنا بِهَا كَرامَةَ الدُّنْياوَ الْآخِرَةِ».

سَييلِكَ، وَتَرُزُقُنا بِهَا كَرامَةَ الدُّنْياوَ الْآخِرَةِ».

"اك معود! هم الي بركت والى حكومت كى

خاطر تیری طرف رغبت رکھتے ہیں جس سے تواسلام و اہل اسلام کو قوت دے اور نفاق واہل نفاق کو ذلیل کرے۔ اور اس حکومت میں ہمیں اپنی اطاعت کیطرف بلانے والے اور اپنے راستے کیطرف رہنمائی کرنے والے قرار دے اور اس کے ذریعے ہمیں دنیا وآخرت

## و) مادی و معنوی ترقی عطافرما

کی عزت دے "۔

«اَللَّهُمَّ مَاعَرَّ فُتَنَامِنَ الْحَقِّ فَحَمِّلْنَاهُ وَ مَاقَصُرُنَا عَنُهُ فَبَلِغُنَاهُ اللَّهُمَّ الْمُمْ بِهِ شَعَثَنَا وَ اشْعَب بِهِ صَدْعَنَا وَ ارْتُقُ بِهِ فَتَقَنَا وَ كَثِّرْ بِهِ قِلْتَنَا وَ أَعْزِزُ (أَعِزَ) بِهِ ذِلْتَنَا وَ أَعْزِ بُو أَعْزَ مِنَا (مَغْرَمِنَا) وَ اجْبُرُ أَغْنِ بِهِ عَائِلْنَا وَ اقْضِ بِهِ عَنْ مُغْرَمِنَا (مَغْرَمِنَا) وَ اجْبُرُ بِهِ فَقْرَنَا وَ سُدَ بِهِ خَلْتَنَا وَ يَسِّرُ بِهِ عُسْرَنَا وَ بَيضُ بِهِ فَقُرَنَا وَ سُدَ بِهِ خَلْتَنَا وَ يَسِّرُ بِهِ عُسْرَنَا وَ بَيضُ بِهِ وُجُوهَنَا وَ فُك بِهِ أَسْرَنَا وَ أَنْجِحُ بِهِ طَلِبَتَنَا وَ أَنْجِزُ بِهِ مُواعِيدَنَا وَ اسْتَجِب بِهِ دَعُوتَنَا وَ أَعْطِنَا بِهِ سُؤُلْنَا وَ مَوَاعِيدَنَا وَ الْعَيْرَا فِلْ اللَّهُ لَنَا وَ الْمَاوَلُنَا وَ الْمَاوَلُنَا وَ الْمَاوَلُنَا وَ الْمَاوَلُنَا وَ الْمُعَلِيَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِنَا وَ الْمَعْرَا اللَّهُ الْمُؤْلِلَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَةُ اللَّهُ اللْمُوالِ اللَّهُ اللَّه

دوما بی مجلّه علمی و تحقیقاتی اختر تا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۴۲ اهد

بَلِّغْنَا بِهِ مِنَ الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ آمَالَنَا وَ أَعْطِنَا بِهِ فَوْقَ رَغُبَتِنَايَا خَيرَ الْمَسْئُولِينَ وَ أَوْسَعَ الْمُعْطِينَ اشُفِ بِهِ صُدُورَنَا وَ أَذْهِب بِهِ غَيظَ قُلُوبِنَا وَ اهْدِنَا بِهِ لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِمِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِك إِنَّك تَهْدِى مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ وَ انْصُرْنَا بِهِ عَلَى عَدُوِّك وَ عَدُوِّنَا إِلَهَ الْحَقِّ (الْخَلْقِ) آمِينَ » ـ

اے معبود! جس حق کی تونے ہمیں معرفت عطا کی ہے اسکے تخل کی توفیق عطا فرما اور جس سے ہم قاصر رہے ہیں، اس تک پہنچادے۔ اے معبود ان (امام مہدی (عج)) کے ذریعے ہم بگھرے ہوؤں کو جمع کردے۔ ان کے ذریعے ہمارے جھکڑوں اور اختلافات ختم کردے۔اور ان کے ذریعے ہماری پریشانی دور فرما۔اسکے ذریعے ہماری قلت کو کثرت سے اور ذلت کو عزت میں بدل دے۔ اسکے ذریعے ہمیں نادار سے توانگر بنا اور اس کے ذریعے ہمارے قرض ادا کر دے اور اسکے ذریعے ہمارے فقر کو دور فرما۔ اور اس کے ذریعے ہماری حاجتیں پوری کر دے اوراس کے ذریعے تنگی کوآسانی میں بدل دے اوراس کے ذریعے ہمارے چہرے روشن کر دے اور اس کے ذریع ہارے قیدیوں کو رہائی عطاکر دے۔اس کے ذریعے ہماری حاجات کو قبول فرمااور اس کے ذریعے

ہمارے وعدوں کو پورافرما۔اسکے ذریعے ہماری دعائیں

قبول فرما۔ اور اس کے ذریعے ہمارے سوال و مطالبات کو پورا کردے۔ اس کے ذریعے دنیا و آخرت میں ہماری امیدیں پوری فرمااور ہمیں ہماری درخواست سے زیادہ عطا فرما۔ اے سوال کئے جانے والوں میں بہترین۔اور اے سب سے زیادہ عطا کرنے والے، اس کے ذریعے ہمارے سینوں کو شفا دے اور ہمارے دلوں سے بغض و کینہ مٹا دے۔ جن حق باتوں میں ہمارے در میان اختلاف ہے اپنے حکم سے اس کے ذریعے ہمیں مہایت فرما۔ بے شک تو جسے چاہے در سیدھے راستے کی طرف لے جاتا ہے لہذا اس کے ذریعے اپنے اور ہمارے در میان غلبہ عطا فرما۔

مذکورہ دعا کے فقرات میں بارگاہ خداوندی میں بہت سی مادی و معنوی چیزوں کو مطالبہ کیا گیا ہے اور یقنی طور پر ان چیزوں کا مکمل حصول امام مہدی (عج) کے ذریعہ، آپ کے ظہور کی صورت میں ممکن ہے لہذا اس دعا میں ان مادی و معنوی امور کا مطالبہ گویا ظہور امام کا مطالبہ ہے۔

## ز) حالات زمانہ سے نجات عطافرما

«اللَّهُمَّ إِنَّا نَشُكو إِلَيك فَقُدَ نَبِينَا صَلَوَ اتْك عَلَيهِ وَ آلِهِ وَ غَيبَةَ وَلِينَا (إِمَامِنَا) وَ كَثْرَةَ عَدُوِّ نَا وَ قِلَّةَ عَدَدِنَا وَ شِدَّةَ الْفِتَنِ بِنَا وَ تَظَاهُرَ الزَّمَانِ عَلَينَا فَصَلِّ

# دومای مجلّه علمی و تحقیقاتی اخترتا بان | رمضان المبارک و شوال المکرم ۴۲ ۱۳۸۲ ه

بِفَتْح مِنْک تُعَجِّلُهُ وَ بِضْرٍ تَكشِفُهُ وَ نَصْرٍ تُعِزُّهُ وَ سُلُطَانِ حَقِّ تُظُهِرُهُوَ رَحْمَةِمِنُك تُجَلِّلُنَاهَاوَ عَافِيةٍ مِنْك تُلْبِسْنَاهَابِرَ حُمَتِك ياأَزْ حَمَالرَّ احِمِينَ »\_ "اے معبود! بے شک ہم شکوہ کرتے ہیں تیری بارگاہ میں، تیرے نبی کے ہمارے در میان نہ رہنے اور ہمارے مولاً کے نظروں سے او جھل ہونے کا اور ہمارے دشمنوں کی کشرت اور ہماری تعداد کی قلت کا۔ اور ہمارے اوپر فتنوں کی شختیوں کا، اور زمانے کی ملغار اور غلبے کا۔خدایا! محدٌ وآل محدٌ پر رحت نازل فرما۔اور ان سارے مسائل و مصائب کا سامنا کرنے کے لئے ہماری مدد فرما۔ تیری طرف سے جلد حاصل ہونے والی فتح کے ذریعہ ۔اور تکلیفوں کو دور کرنے کے ذریعہ سے اور اس نفرت سے جس کو تو عظیم تر کر دے گا۔اور حق کی سلطنت کے ذریعہ جس کو توظامر كركے غلبہ عطاكرے گا۔اور تيري طرف سے آنے والی رحمت کے ذریعہ جو ہم پر ساپیہ فکن ہو گی اور تیری طرف کی حاصل ہونے والی عافیت کے ذریعہ جو ہمیں

عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ (آلِ مُحَمَّدٍ) وَ أَعِنَّا عَلَى ذَلِك

ڈھانپ لے گی۔ تیری رحمت اور مہربانی کے واسطے سے اے مہربانوں کے سب سے زیادہ مہربان "۔ (مکمل دعائے افتتاح کے لئے مراجعہ کریں: اقبال الإعمال، سيد بن طاووس، ص ٣٢٨-٣٢٩) دعاکے مذکورہ فقرات میں دعاکرنے والاحالات زمانہ کے بارے میں بارگاہ الهی میں حرف شکوہ لے کر حاضر ہوتاہے اور مشکلات و مصائب زمانہ اور دشمنوں کی کثرت اور دوستوں کی قلت کا ذکر کرتے ہوئے، ان تمام مشکلات و مصائب سے نجات عطا کرنے کا مطالبه کرتا ہے اور آخری جملات میں امام مہدی (عج) کے بارے میں اشارہ کرتاہے کہ خدایا اپنی جانب سے فتح و کامیابی، رحمت و عافیت، غلبه حق و قیام حکومت کے ذریعہ ہماری نصرت و مدد فرما جو کہ ہمارے امام زمانہ (عج) کے ظہور کی شکل میں ہو گی اور ان کے ظہور

میں تعجیل فرما۔

والسلام مع الاكرام\_

# امام علی ' کے مثالی بھائی کی خصوصیات

■ تحرير: سيره نهال نقوى-طالبه جامعة المصطفى العالميه قم ايران

#### تمهيد:

پیغمبراکرم کے بلافصل جانشین اور شیعوں کے پہلے اہام، جن کو عظیم عظمتوں اور عدالت وانسانیت کے عالی اقدار کے باوجود دشمنوں نے چین سے جینے نہیں دیااور مرقدم پر نئی نئی مشکلات سے دوچار کیااور بالآخر ماہ رمضان کی ۱۹ ویں تاریخ تھی کہ عبدالرحمٰن بن ملجم نامی شخص نے متعدد گروہ اور لوگوں کے بہکاوے میں آکر نماز کی حالت میں آپ کے سرمبرک پروہ زمر میں بھجی ہوئی تلوار سے ایساوار کیا کہ تین دن کے اندراندر زمر کااڑر پورے جسم میں سرایت کرگیا اور ۱۲ویں رمضان سنہ ۴م ججری میں شہید کرگیا اور ۱۲ویں رمضان سنہ ۴م ججری میں شہید

آپ جب تک زندہ رہے ہمیشہ لوگوں کی ہدایت و رہنمائی اور انسانیت کو معراج و کمال تک پہونچانے کی کوششیں کرتے رہیں، پیغمبر اسلام کے بعد، ظاہری طور پر منصب خلافت و حکومت سے محروم کر دیئے جانے کے باوجود ہمیشہ آپ کی ایک ہی کوشش تھی کہ اسلام اور معاشرہ کی پرورش کی جائے۔

آپ منبر پر ہمیشہ یہ اعلان کیا کرتے تھے کہ «بیشک میں تمہارے درمیان اندھیروں میں جلنے والے روشن چراغ کی مانند ہوں، جو بھی اس کی طرف رخ کرے گاوہ فائدہ اٹھائے گا، اے لوگو۔ میری باتوں

کو سنو، اور انجھی طرح اپنے دل و جان میں محفوظ کرلو، اپنے دل کے کانوں کو کھلار کھو تاکہ میری باتوں کو سے بیت سے نیو

سمجھ سکو» ( نیج البلاغه، خطبه ۱۷۸)۔

مذکورہ قول فقط اس زمانے کے لئے نہیں تھا جب آپ ظاہری طور پر باحیات تھے بلکہ آپ کی شہادت کے بعد بھی آپ کے ارشادات، آپ کے فرامین، آپ کے بتائے ہوئے راستے انسان کو اچھی

زندگی گزارنے کے ضامن ہیں۔ امام علیؓ سے منسوب دنوں میں ہمارے لئے

امام می سے مسوب دول یں ہمارے کے بہترین کام وہ ہیں جن کی خواہش آپ ہم سے کرتے ہیں یا ہمارے گئے بیان کرتے ہیں یہاں پر ایک مطلب بیان کیا جائے تو بہتر و مفید ہوگا کہ ایک دن امام علی آپ بھائی یا دوست کے بارے میں (مثال کے طور پر)، گفتگو فرمارہے ہیں اور دوسر وں سے بتانا چاہ رہے کہ میر اسچا بھائی اور میرے مکتب کا سچا دوست وہ ہے جن میں یہ خصوصیات یائی جاتی ہیں۔

امام نے اس بیان میں ۱۴ خصوصیات بیان فرمائی جن کی بناپر جس میں سے خصوصیات پائی جاتی ہے وہ امام کا سچا بھائی اور سچا دوست شار کیا گیا ہے؛ امامٌ فرماتے میں بد

«كَانَ لي فيمًا مَضَى أُخٌ في اللَّه، و كَانَ

(يُعَظِّمُهُ) يُعْظمُهُ في عَيْني صغَرُ الدُّنْيَا في عَيْنه، وَ كَانَ خَارِجاً منْ سُلْطَان بَطْنه، فَلَا يَشْتَهِي مَا لَا يَجِدُ وَ لَا يُكْثِرُ إِذَا وَجَدَ، وَ كَانَ ٱكْثَرَ دَهْرِه صَامِتاً، فَإِنْ قَالَ بَذَّ الْقَائِلينَ وَ نَقَعَ غَليلَ السَّائلينَ، وَكَانَ ضَعيفاً مُسْتَضْعَفاً، فَإِنْ جَاءَ الْجِدُّ فَهُوَ لَيْثُ غَابِ وَ صلُّ وَادٍ، لَا يُدْلَى بحُجَّة حَتَّى يَأْتَىَ قَاضياً، وَ كَانَ لَا يَلُومُ أَحَداً عَلَى مَا يَجِدُ الْعُذْرَ في مثْله حَتَّى يَسْمَعَ اعْتذَارَهُ، وَ كَانَ لَا يَشْكُو وَجَعاً إِلَّا عَنْدَ بُرْئُه، وَ كَانَ يَقُولُ مَا يَفْعَلُ وَ لَا يَقُولُ مَا لَا يَفْعَلُ، وَ كَانَ إِذَا غُلبَ عَلَى الْكَلَامِ لَمْ يُغْلَبُ عَلَى السُّكُوت، وَكَانَ عَلَى مَا يَسْمَعُ أَحْرَصَ مَنْهُ عَلَى أَنْ يَتَكَلَّمَ، وَ كَانَ إِذَا بَدَهَهُ أَمْرَان يَنْظُرُ أَيُّهُمَا أُقْرَبُ إِلَى الْهَوَى، (فَخَالَفَهُ) فَيُخَالفُهُ.

فَعَلَيْكُمْ بِهَذِهِ الْخَلَائقِ فَالْزَمُوهَا وَ تَنَافَسُوا

فِيهَا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِيعُوهَا، فَاعْلَمُوا أَنَّ أَخْذَ الْقَلِيلِ خَيْرٌ مِنْ تَرْكِ الْكَثير» ( نَ البلانه،

حکمت ۲۸۹)۔

گذشته ایام میں میراایک بھائی تھا، دینی بھائی جس میں پیه خصوصیات پائی جاتی تھی:

ا۔ دنیااس کی نظر میں بہت حقیر و چھوٹی تھی۔ لیعنی وہ دنیا داری میں غرق نہ تھا، دنیاسے صرف اتناہی فائدہ اٹھاتا تھا جتنااس کے زندہ رہنے کے لئے ضروری

تھااور آخرت کے کا موں کے لئے لازم تھا۔ ۲ ۔اس کا دل صرف کھانے پینے میں مشغول نہیں رہتا تھااور اینے شکم کااسیر نہیں تھا۔

٣ ـ وه خاموش ربتاً تھا، فالطو باتیں نہیں کیا کر تا

ہ۔ وہ اگر بولتا تھا توحق اور مفید بولتا تھا، اور اتنا ہی بولتا تھا جتنے میں سوال کرنے والوں کی پیاس بجھ حاتی تھی۔

۵ ـ وه ظامر میں ایک کمزور و ناتوان انسان تھا لیتن تواضع و فروتن ایسے کیا کرتا تھا کہ دوسروں کو کمزور لگتا تھا۔

۲۔ جب راہ خدا میں جہاد و مقابلہ کرنے کی بات آتی تھی تو میدان کا بے نظیر مجاہد تھا، شیر کی طرح دھاڑتا تھا اور جیسے بیابان میں سانپ حرکت کرتا ہے ویسے تیزی سے دوڑتا تھا۔

اپنی د لیلوں کو بیان نہیں کرتا تھا۔ ۸ ۔ کوئی بھی اس کے کا موں کے بارے میں (عذر کو قبول کرنے کی صورت میں) اس کے عذر کو

سننے سے پہلے ملامت نہیں کرتا تھا۔

ے۔ وہ عدالت و داد گاہ میں حاضر ہونے سے پہلے

9 ۔وہ کسی بھی درد و مشکل کے بارے میں شکایت و گلہ نہیں کرتا تھا مگر یہ کہ جب اس درد و مشکل سے نجات یالیتا تھا۔

ا۔ وہ جو کچھ کبھی کہتا تھااس پر خود عمل کرتا تھا، اور جو کچھ عمل نہیں کرتا تھااس کو کسی سے کرنے کے لئے نہیں کہتا تھا۔

اا۔جب وہ کسی دوسرے شخص سے بات کرتا تھا جیسے ہی سامنے والے سے حق بات کو سن لیتا تھا تو اسے قبول کرلیتا تھا اور اس کے سامنے تشلیم ہوجاتا

۱۲ ۔ وہ بولنے سے زیادہ سننے کے لئے زیادہ حریص تھا۔

۱۳۔ دوسر وں کو وعظ و نصیحت کرنے والوں کی باتوں کو سننے کے لئے آ مادہ کرتا تھا۔

۱۳ جب بھی اس کے سامنے کوئی دو کام، دو مسلم پیش آتے ہے تو فکر کرتا تھا کہ کونساکام اس کی نفسانی ہوس و چاہت سے زیادہ نزدیک ہے اور کونسا کام اس کے ہواو ہوس سے دور ہے، پس ایسی صورت

میں جو کام اس کے نفس و ہوس کے نزدیک تر ہوتا تھا اس کو انتخاب نہیں کرتا تھا اور جو کام اس کے عقل و ہدایت سے نزدیک ہوتا تھا۔
ہدایت سے نزدیک ہوتا تھا اس کو انجام دیتا تھا۔
امام علیؓ نے مذکورہ خصلتوں کو بیان کرنے کے بعد فرمایا "تم سب پر لازم ہے کہ ان نیک اضلاقی خصلتوں کو اپنے اندر پیدا کرنے کے لئے ایک دوسرے پر سبقت حاصل کرو"۔

اور امام علی چونکہ جانتے تھے کہ ہر ایک کے لئے ان خصوصیات کو اپنانا اور عملی جامہ پہنانا میسر و ممکن نہیں ہے لہٰذا مزید فرمایا: "اگران تمام کو اپنی زندگی میں عملی کرنے کی قدرت وطاقت تمہارے اندر نہ ہو

یں میں رہے میدرہ وی کے ہورہ ہوت ہورہ ہوت اس کے کہ تھوڑاسا تب بھی جتنا بھی ہوسکے انجام دو،اس کئے کہ تھوڑاسا انجام دینا بہتر ہے اس چیز سے کہ زیادہ کو بھی چھوڑ دیا

امام علی نے جو مذکورہ خصوصیات بیان فرمائی ہیں ان کے بارے میں علماء نے بیان کیا ہے کہ جس بھائی کے سلسلے میں امام نے بیہ خصوصیات بیان فرمائی ہیں، ان سے مراد ذات گرامی قدر پیغیبراعظم ہیں، یا

حضرت ابوذر یا حضرت مقداد تھے لیکن آیہ اللہ خوتی نے نیج البلاغہ کی شرح میں زیادہ زوراس پر دیا ہے کہ یہ خصوصیات امام نے ایک "مثالی بھائی" کے عنوان سے بیان کی ہے۔

(شرح نهج البلاغه آية الله خو کَی، ج ۲۱، ص ۳۷)۔

خلاصہ یہ ہے امام علیٰ کی نظر میں مذکورہ خصوصیات کو بیان کرنے کا مقصد کسی عظیم اخلاقی صفات کے حامل شخصیت کو بیان و توصیف کرنا ہو یا ایک مثالی وایڈ بل بھائی کی خصوصیات کو پیش کرنا ہو، لیکن مذکورہ خصوصیات وہ ہیں جو امام علیٰ کی نظر میں تمام چاہنے والوں اور آپ کی ولایت و مذہب کے رشتہ کی بنیاد پر آپ ہر دوست سے مطلوب ہیں۔ اور یہ بھی اجازت ہے کہ جتنا بھی ممکن ہوسکے ان خصوصیات کو اپنی عملی زندگی میں اپنایا جائے اس لئے شاعر کے مطابق:

آب دریا را اگر نتوان کشید پس

به قدر تشنگی باید چشید

یعنی سمندر کے سارے پانی کواگر حاصل نہیں
کیا جاسکتا ہے تب بھی جتنی پیاس ہواتنا چکھنا تولازم
ہے۔ اسی قاعدے کی روشنی میں آپ کی یاد کے ایام
اور ماہ رمضان کے مبارک ایام میں ہمارے لئے
بہترین کام بہی ہے کہ ہم مذکورہ خصلتوں میں تھوڑا
تھوڑا ہی سہی اپنے اندر ان کو پیدا کریں اور اگر پائی
جاتی ہیں تو مزیدان کی تقویت کرتے رہیں۔
جاتی ہیں تو مزیدان کی تقویت کرتے رہیں۔
(والسلام)

# آثار و بركات رمضان المبارك

تحرير: انيس زبرار ضوى - طالبه جامعة المصطفى العالميه قم ايران

#### تمهيد

رمضان المبارک ہجری قمری کے اعتبار سے نوال مہینہ ہے اور یہ مہینہ بہت ہی مبارک اور بابرکت مہینہ ہے، اس مہینہ میں روزہ واجب ہے جو اسلام کی ایک اہم ترین عبادت ہے۔ روزہ فقط اسلام میں ہی واجب نہیں بلکہ دوسرے نداہب میں کسی نہ کسی شکل میں روزہ واجب تھا لہذا تمام الی ادیان اس کی افادیت کے قائل ہیں۔ لیکن رمضان المبارک میں روزہ رکھنادین اسلام میں خاص اہمیت کا حامل ہے۔ اسی لئے حضرت امام زین العابدین نے ماہ مبارک رمضان کو صحیفہ سجادیہ ایک وعامیں "شہر الاسلام " یعنی اسلام کو صحیفہ سجادیہ ایک وعامیں " شہر الاسلام " یعنی اسلام کا مہینہ قرار دیا ہے۔ اس مہینہ کی فضیات اور اس کے کا مہینہ قرار دیا ہے۔ اس مہینہ کی فضیات اور اس کے آثار و برکات کا ذکر قرآن کریم اور احادیث میں کثرت سے ہوا ہے: یہاں چند حدیثوں کا ذکر کیا جارہا ہے:

ا- قال الباقر: «بُنِي الإسلامُ عَلى خَمْسَةِ

أَشْيآءَ, عَلَى الصَّلوةِ وَ الزَّكاةِ والْحَجِّ وَ الصَّوْمِ وَ

امام محمد باقر نے فرمایا: "اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے: نماز، زکوۃ، کج، روزہ، اور ولایت۔" (فروع کافی، جہم، ص ۲۲، ۱۲)۔

یہ حدیث اسلامی عقائد واعمال کی بنیادی ستونوں کو واضح کرتی ہے۔امام باقر نے ان پانچ ارکان کو دین اسلام کی اسلام کی اسلام کی اسلام کا دھانچہ مکمل نہیں ہوتاہے۔

ا - نماز: نماز دین کا ستون ہے اور اللہ کے ساتھ بندے کابراہ راست تعلق قائم کرتی ہے۔ قرآن میں نماز کو بہت زیادہ اہمیت دی گئی ہے اور اسے ترک کرنا گمراہی کاسب بتایا گیاہے۔

۲-ز کوۃ: ز کوۃ اسلام میں مالی عبادت ہے جو دولت کی پاکیزگی اور معاشر تی انصاف کو تقینی بناتی

ہے۔اس کے ذریعے دولت مند افراد غریبوں اور ضرورت مندول کی مدد کرتے ہیں۔

۳-حج: صاحب استطاعت مسلمانوں پر زندگ میں ایک مرتبہ حج فرض ہے۔ یہ عبادت اتحاد اور مساوات کی علامت ہے، جہاں سب مسلمان ایک لباس میں اللہ کے حضور حاضر ہوتے ہیں۔

۲۹-روزه: رمضان کے مہینے میں روزه رکھنا فرض ہے، جو صبر، تقویٰ اور روحانی پاکیزگی کا ذریعہ ہے۔روزہ انسان کو اللہ کے قریب کرتا ہے اور اس کی روحانی ترقی میں مدودیتا ہے۔

۵-ولایت: ولایت کا مطلب الله، رسول اور

اہل ہیت گی رہنمائی کو قبول کرنا ہے۔ولایت کے بغیر دین نامکمل ہے، کیونکہ یہ دین کی فکری اور عملی راہنمائی کا ذریعہ ہے۔ولایت امام علی اور ان کے بعد آئمہ معصومین کی قیادت کو تسلیم کرنے کا نام ہے، جبیبا کہ مختلف احادیث میں ولایت کو دین کا سب سے اہم ستون قرار دیا گیا ہے۔

یہ حدیث اسلامی تعلیمات کی بنیاد کو واضح کرتی ہے اور یہ ظام کرتی ہے کہ عبادات (نماز، روزہ، زکوۃ، جج) کے ساتھ ساتھ ولایت دین کا ایک اہم اور بنیا ہے ساتھ ساتھ کے بغیر دین ناقص رہتا ہے کیونکہ ولایت ہی وہ راستہ ہے جو اسلامی احکام کو درست طریقے سے سمجھنے اور ان پر عمل کرنے میں مدد دیتی ہے۔

ا- قال الصادق : «انَّـما فَرضَ الله الصِّـيامَ
 لِيَسْتَوى بِهِ الْغَنِيُّ وَ الْفَقيرُ » ـ

امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: "اللہ نے روزہ اس لئے فرض کیاہے تاکہ اس کے ذریعے امیر اور غریب

برابر ہوجائیں"۔ (من لایحضرہ الفقیہ، ج۲ص ۳۳،

یہ حدیث روزے کے فلسفے اور اس کی حکمت کو بیان کرتی ہے، جو صرف عبادت ہی نہیں بلکہ ایک ساجی اور اخلاقی درس بھی ہے۔اس حدیث کی روشنی میں مندرجہ ذیل باتوں کی طرف اشارہ ہوتاہے:

#### ا-برابری اور مساوات

عام دنوں میں مالدار افراد ہر قتم کی تعمتوں سے لطف اندوز ہوتے ہیں، جبکہ غریب افراد فاقہ کشی اور تنگ دستی میں زندگی گزارتے ہیں۔روزے کے ذریعے امیر اور غریب ایک جیسے حالات کا تجربہ کرتے ہیں، کیونکہ دونوں کو بھوک اور پیاس کا سامنا ہوتا

#### ۲-جدردی اور احساس

جب ایک مالدار شخص خود بھوک اور پیاس کا تجربہ کرتاہے، تو وہ غریبول کی مشکلات کو بہتر طور پر سمجھنے لگتا ہے۔اور اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ زیادہ صدقہ و خیرات کرنے اور ضرورت مندول کی مدد کرنے پرآمادہ ہوتاہے۔

# ۳-نفس کی پاکیزگی

روزہ صرف کھانے پینے سے رکنے کا نام نہیں، بلکہ خواہشات اور نفسانی خواہشات پر قابو پانے کی

مثق بھی ہے۔اس عمل سے غروراور تکبر کم ہوتا ہے اور عاجزی وائکساری پیدا ہوتی ہے۔

#### م-ساجي عدل وانصاف

جب امیر اور غریب دونوں ایک ہی حالت میں رہتے ہیں، تواس سے ساج میں برابری کا تصور مضبوط ہوتا ہے۔ اس سے طبقاتی فرق کم کرنے اور ایک دوسرے کے حقوق کا احترام کرنے کا شعور پیدا ہوتا

امام جعفر صادق کی مذکورہ حدیث ہمیں روزے
کے ایک اہم پہلو کی طرف متوجہ کرتی ہے کہ یہ
عبادت صرف جسمانی مشق نہیں بلکہ ایک گہرا ساجی
اور اخلاقی پیغام رکھتی ہے۔ روزے کا مقصد صرف اللہ
کی رضا حاصل کرنا ہی نہیں، بلکہ ایک ایبا نظام پیدا
کرنا بھی ہے جہاں تمام انسان ایک دوسرے کے درد
کو محسوس کر سکیں اور ایک بہتر، ہمدرد معاشرہ تشکیل
دے سکیں۔

سـ قال اميرالمومنين «فَوضَ الله...
 الصِيامَ إِنْتِلاءً لإخلاصِ الْخَلْقِ»

امیر المؤمنین حضرت علیؓ نے فرمایا": اللہ نے روزہ اس لیے فرض کیا ہے تاکہ اس کے ذریعے مخلوق کے اخلاص کا امتحان ہو۔" (نہج البلاغہ، حکمت ریمان)

یہ حدیث روزے کی بنیادی حکمت کو واضح کرتی ہے اور اس کی روحانی واخلاقی اہمیت کو اجا گر کرتی ہے اور اس حدیث کی روشنی میں مندرجہ ذیل باتوں کی طرف اشارہ کیا جارہاہے:

# ا-اخلاص کی آ زمائش

روزہ ایک ایسی عبادت ہے جو مکمل طور پر انسان اور اللہ کے در میان ہوتی ہے۔ دوسری عبادات جیسے نماز، زکوۃ، جج میں انسان دوسروں کے سامنے عبادت کرتا ہے، لیکن روزہ ایک مخفی عبادت ہے، جس میں حقیقی نیت اور اخلاص کا امتحان ہوتا ہے۔ اس لئے کہ ایک شخص بھوک اور پیاس کے باوجود کھانے پینے سے رکا رہتا ہے، حالانکہ اگر وہ تنہائی میں کھا بھی لے تو کوئی دوسر اانسان اسے نہیں دیکھے گا، لیکن وہ اللہ کے لیے ایسا نہیں کرتا۔

## ۲- نفس کی پاکیزگی اور تربیت

روزہ انسان کے اندر تقویٰ اور خداکا خوف پیدا کرتا ہے، کیونکہ یہ ایک مسلسل کو شش کا نام ہے جس میں خواہشات کو کنڑول کیا جاتا ہے۔ اور اخلاص کا تقاضا یہی ہے کہ انسان صرف اللہ کی رضا کے لیے روزہ رکھے، نہ کہ دکھاوے یاساجی د باؤکے تحت۔

## ۳-عبادت کی حقیقت

الله کو انسان کی بھوک اور پیاس کی ضرورت نہیں، بلکہ وہ دیکھنا چاہتا ہے کہ اس کا بندہ کتنا مخلص

ہے؛ قرآن مجید میں بھی آیا ہے کہ: "إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِن الْمُتَقِينَ"؛ "الله صرف متقی لوگوں کے اعمال کو قبول کرتا ہے" (ماکدہ، آیت ۲۷)۔

#### ۴-اخلاص کاامتحان

روزے کے دوران بھوک، پیاس اور مشکلات کے باوجود صبر کرنا، غصے کو کنڑول کرنا اور دوسروں کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنا اخلاص کا امتحان ہے۔ جو شخص صرف اللہ کے لیے روزہ رکھتا ہے، وہ نہ صرف کھانے پینے سے بچتا ہے بلکہ زبان، آئکھ اور دل کو بھی گنا ہول سے روکتا ہے۔

امام علی کی اس حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ روزہ محض ایک ظاہری عبادت نہیں، بلکہ ایک گہری روحانی تربیت ہے جو بندے کے اخلاص اور تقویٰ کو جانچنے کا ذریعہ بنتی ہے۔ روزے کے ذریعے اللہ بندوں کے دلوں میں پوشیدہ نیتوں اور ارادوں کو آزماتا ہے، تاکہ معلوم ہو کہ کون واقعی طور پر اس کی رضا کے لیے عمل کر رہا ہے اور کون صرف رسمی عبادت میں مصروف ہے۔

٣- قال الرضّا: «انَّـما أمِـرُوا بِالصَّـوْمِ لِكَـىٰ يَعْرِفُوا أَلَمَ الْجُوْعِ وَ الْعَطَشِ فَيَسْتَدِلُوا عَلَى فَقُرِأُلاْخِـرَةِ»\_

امام علی رضاً نے فرمایا": لوگوں کوروزے کا حکم اس لیے دیا گیا ہے تاکہ وہ بھوک اور پیاس کی تکلیف

کو محسوس کریں اور اس کے ذریعے دوسروں کی غربت کو پیچان سکیس۔"(وسائل الشیعہ، ج ۴ ص ۴ ح۵؛ علل الشرایع، ص ۱۰)۔

یہ حدیث روزے کے ایک اہم سابی اور اخلاقی پہلو کو اجا گر کرتی ہے۔ اس میں حضرت امام رضاً روزے کی ایک بڑی حکمت لیعنی ہمدر دی اور غریبوں کے احساس کو بیان فرمارہے ہیں۔اس سلسلے میں بعض

# ا- بھوک اور پیاس کا تجربہ

انهم مطالب مندرجه ذيل بين:

روزے کے ذریعے انسان خود بھوک اور بیاس کو محسوس کرتا ہے، جو عام طور پر خوشحال افراد کے لیے غیر معمولی کیفیت ہوتی ہے۔جب ایک روزہ دار خود بھوکا اور پیاسا رہتا ہے تو وہ ان لوگوں کے حالات کو بہتر طریقے سے سمجھ سکتا ہے جوروزانہ فاقہ کشی اور تنگدستی کا شکار ہوتے ہیں۔

# ۲-جدر دی اور احساسِ ذمه داری

جب کوئی شخص بھوک اور پیاس کے درد کوخود محسوس کرتا ہے، تو اس کے دل میں غریبوں اور ضرورت مندوں کے لیے ہمدردی پیدا ہوتی ہے۔ یہ ہمدردی انسان کو صدقہ، خیرات، زکوۃ اور فلاحی کاموں کی طرف ماکل کرتی ہے، تاکہ وہ معاشرے میں غربت اور محرومی کو کم کرنے میں کر دارادا کرے۔

""-ساجی عدل اور مساوات

اسلام ایک ایبا معاشرہ چاہتا ہے جہال دولت صرف چند ہاتھوں میں محدود نہ ہو بلکہ تمام لوگوں کو بنیادی ضروریات میسرآئیں۔روزہ رکھنے سے امیر اور غریب دونوں ایک جیسے حالات کا سامنا کرتے ہیں، جس سے طبقاتی فرق کم ہونے اور مساوات کے فروغ میں مدد ملتی ہے۔

# ۴-روحانی واخلاقی تربیت

روزہ صرف ایک جسمانی عبادت نہیں، بلکہ ایک گہری روحانی اور اخلاقی تربیت بھی ہے۔ بھوک اور پیاس کا احساس انسان میں عاجزی اور انکساری پیدا کرتا ہے، جس سے وہ دوسرول کی مدد کرنے اور بہتر انسان بننے کی طرف مائل ہوتا ہے۔

امام رضاگی میہ حدیث ہمیں میہ درس دیتی ہے کہ روزہ صرف عبادت نہیں بلکہ ایک ساجی تربیت کا ذریعہ بھی ہے، جس کے ذریعے انسان دوسر ول کے دکھ درد کو محسوس کر کے ان کی مدد کے لیے آگے بڑھتا ہے۔ روزہ رکھنے کا حقیقی مقصد صرف بھوکا پیاسا رہنا نہیں، بلکہ میہ سیکھنا ہے کہ ہم مختاجوں اور مسکینوں کے درد کو سمجھیں اور ان کی مدد کریں۔

۵- قال رسول الله: «لِكُلِّ شَيْي ءٍ ذَكَاهُ وَ
زَكَاهُ الْإِبْدَانِ الصِّيامُ» للسُّلِّ فَ فرمايا: "مر چيز كى ايك زكوة ہوتی ہے، اور بدن كى زكوة روزه ہے۔ "(الكافی، جم، ص ۲۲، حس)

یہ حدیث روزے کی ایک اہم حکمت اور اس کے روحانی و جسمانی فوائد کو بیان کرتی ہے؛ اس حدیث کی روشنی میں بعض مندر جہ ذیل مطالب معلوم ہوتے

## ا- زكوة كالمفهوم

ز کوة کا مطلب ہے پاکیزگی اور نشوونما۔ مالی ز کوة کا مقصد مال کو پاک کرنا اور اس میں برکت پیدا کرنا ہوتا ہے۔ اسی طرح، جسم کی ز کوة کا مطلب اسے پاک کرنا، بہتر بنانا اور نشوونما دیتا ہے۔

#### ۲- روزه اورز کوه

روزہ جسم کی پاکیزگی اور روحانی ترقی کا ذریعہ ہے۔ جیسے مال کی زکوہ سے دولت پاک ہوتی ہے، ویسے ہی روزے کی اصلاح ہوتی ہے۔ دوزہ کھانے پینے کی زیادتی کو کم کرتا ہے، جسم کو زمر یلے مادول سے پاک کرتا ہے، اور قوتِ برداشت

# س- روحانی اور اخلاقی فوائد

برهانا ہے۔

روزہ صرف جسمانی عبادت نہیں بلکہ ایک
روحانی عمل بھی ہے جو دل کو تقویٰ اور اخلاص کی
طرف ماکل کرتا ہے۔روزہ رکھنے سے صبر، شکر،
مدردی اور اللہ سے قربت حاصل ہوتی ہے۔اس سے
انسان اپنی خواہشات پر قابو پانے اور خود کو برائیوں

سے بچانے کی تربیت حاصل کر تاہے۔

#### ۴-جسمانی فوائد

جدید سائنسی تحقیق کے مطابق روزہ جسم کی ڈیٹاکسیفیکیشن (Detoxification) میں مدد دیتا ہے۔ روزہ رکھنے سے ہاضمے کا نظام بہتر ہوتا ہے، وزن متوازن رہتا ہے اور جسم کی قوتِ مدافعت بڑھتی ہے۔

خلاصہ یہ کہ مذکورہ حدیث کے مطابق جس طرح مال کو پاک کرنے کے لیے زکوہ دی جاتی ہے، اسی طرح جسم اور روح کی پاکیزگی کے لیے روزہ ضروری ہے۔ روزہ ایک ایسی عبادت ہے جو نہ صرف روحانی طور پر بھی انسان کو پاکیزہ اور مضبوط بناتی ہے۔

۲- قال النبيُّ: «أَلصَّوْمُ جُنّهَ فَمِنَ النّهَادِ» حضرت رسول اللَّدُّ نَے فرمایا: "روزه آگ (جہنم) سے ڈھال ہے"۔ (الکافی، ج ۴ ص ۱۹۲)۔

یہ حدیث روزے کی ایک عظیم فضیات کو بیان کرتی ہے، جس میں روزے کو جہنم کی آگ سے بچانے کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔ اس حدیث کے ذیل مندرجہ ذیل مطالب ظاہر ہوتے ہیں:

## ا-روزه حفاظتی حصار

عربی میں "جبہ" کا مطلب ڈھال یا حفاظت کا ذریعہ ہے۔ جیسے جنگ میں ایک سپاہی خود کو دشمن کے حملوں سے بچانے کے لیے ڈھال استعال کرتا ہے،

اسی طرح روزہ انسان کو جہنم کے عذاب سے محفوظ ۔

ر کھنے کا ذریعہ بنتا ہے۔

#### ۲- روزه اور گناموں سے حفاظت

روزہ رکھنے سے انسان کی خواہشات اور نفسانی جذبات قابو میں آتے ہیں۔ یہ عبادت برے خیالات، برے اعمال، غیبت، جھوٹ اور گنا ہوں سے دور رہنے میں مدد دیتی ہے۔ جب انسان تقوی اختیار کرتا ہے اور اینے نفس پر قابو پاتا ہے انہیں تمام امور کی وجہ سے روزہ جہنم کے عذاب سے محفوظ رہنے کے قابل ہوجاتا ہے۔

#### ۳- روزه اور شفاعت

احادیث میں آتا ہے کہ قیامت کے دن روزہ سفارش و شفاعت کرے گا اور اللہ کے حکم سے روزہ دار دار کے لیے بخشش اور نجات کا ذریعہ بنے گا۔روزہ دار کے لیے اللہ کی خاص رحمت اور مغفرت کا وعدہ ہے، جواسے جہنم سے بچانے میں مدد دے گی۔

# ۳- جہنم سے بچاؤ کا عملی راستہ

روزہ انسان کے دل میں اللہ کا خوف اور پر ہیزگاری پیدا کرتا ہے، جو گناہوں سے بچنے کا سب سے مؤثر ذریعہ ہے۔ جب کوئی شخص مسلسل روزہ رکھتا ہے، تواس کی طبیعت نیکی کی طرف مائل ہو جاتی ہے اور وہ گناہوں سے دور رہنے کی کوشش کرتا ہے۔

گرمی میں روزہ رکھنے والا بھی اللہ کی رضا کے لیے قربانی دیتاہے۔

## ۲- صبر اور تقوی کی آزمائش

گرمی میں روزہ رکھنے سے انسان کے صبر و برداشت اور تقویٰ و پر ہیزگاری کا حقیقی امتحان ہوتا ہے۔جب کوئی شخص شدید گرمی میں بھوک اور پیاس کوبرداشت کرتا ہے، تو وہ اپنی خواہشات اور جذبات پر قابو پانے کی مشق کرتا ہے، جو روحانی ترقی کا باعث

## ۳- اخلاص اور قربانی کا درس

جب کوئی شخص گرمی کے موسم میں روزہ رکھتا ہے تو یہ ظاہر کرتا ہے کہ وہ محض رسی طور پر نہیں بلکہ خالص اللہ کی رضا کے لیے عبادت کر رہا ہے۔ الیی سختیوں میں کیے گئے اعمال کا اجر بھی زیادہ ہوتا ہے۔ اللہ بیٹ اور صحابہ کی عملی مثالیں ۔ الل بیٹ اور صحابہ کی عملی مثالیں

المل بيتًّ اور نيك اصحاب سخت ترين حالات ميں

بھی روزے کا اہتمام کرتے تھے؛ حضرت فاطمہ زہرًا، امام علیؓ اور دیگر اہل بیت نے گرمی میں روزے رکھ کر صبر اور استقامت کی اعلیٰ مثالیں قائم کیں۔

خلاصہ بیہ کہ مذکورہ حدیث ہمیں سکھاتی ہے کہ گرمی میں روزہ رکھناایک عظیم عبادت اور جہاد کی مانند ہے۔ جو شخص صبر کے ساتھ اللہ کی رضا کے لیے

ہے۔ جو شخص صبر کے ساتھ اللہ کی رضا کے لیے گرمی میں روزہ رکھتا ہے، وہ جہادِ نفس میں کامیاب خلاصہ یہ کہ مذکورہ حدیث ہمیں سکھاتی ہے کہ روزہ محض ایک جسمانی عبادت نہیں بلکہ یہ ایک روحانی ڈھال بھی ہے جو ہمیں دنیا اور آخرت میں نقصان اور عذاب سے محفوظ رکھتی ہے۔ جو شخص روزے کو اخلاص اور تقویٰ کے ساتھ رکھتا ہے، وہ اللہ کی رحمت کا مستحق بنتا ہے اور جہنم سے نجات حاصل کرتا ہے۔

2- قال رسول : «أَلصَّوْمُ فِي الْحَرِّ جِهادْ»؛ رسول خداً نے فرمایا: "گرمی میں روزہ رکھنا جہاد ہے۔ " (بحار الانوار، ج۹۲، ص۲۵۷)۔

یہ حدیث روزے کی عظمت اور اس میں پائے جانے والی قربانی کے جذبے کو بیان کرتی ہے۔اور مندرجہ ذیل مطالب کی طرف اشارہ کرتی ہے:

#### ا-روزه اور جهاد میں شاہت

جہاد کا مطلب صرف جنگ کرنا نہیں بلکہ ہر وہ کو شش ہے جو اللہ کی رضا کے لیے کی جائے، خواہ وہ نفس کے خلاف ہو یا کسی ظاہری دشمن کے خلاف ہو یا کسی ظاہری دشمن کے خلاف۔ گرمی کے شدید موسم میں روزہ رکھنا ایک مشکل عمل ہے، جس میں بھوک، پیاس اور جسمانی مشقت کو صبر واستقامت کے ساتھ بر داشت کرنا پڑتا ہے، لہذا گرمی میں روزہ رکھنا کسی مجاہد کی قربانی سے کم نہیں ہے کیونکہ ایک مجاہد اللہ کے راستے میں جس طرح مشکلات کو بر داشت کرتا ہے، ویسے ہی سخت

#### ۲-روزے کاروحانی پہلو

روزہ انسان کو اللہ کے قریب کرتا ہے اور تقویٰ و پر ہیز گاری سکھاتا ہے۔ یہ صرف جسمانی عبادت نہیں بلکہ روحانی پاکیزگی اور نفس کی تربیت کا ذریعہ

، حدیث نبویؓ ہے: "بہت سے روزہ دار ایسے ہیں

جنہیں ان کے روزے سے بھوک اور پیاس کے سوا کچھ نہیں ملتا۔" (سنن ابنِ ماجہ، ۲/۲۰/۲، ح ۱۲۹۰)

لیمنی اگر کوئی شخص گناہوں سے نہیں بچتا، تواس کے روزے کا کوئی فائدہ نہیں۔

#### ۳- روزه بطور تربیت

روزہ ہمیں سکھاتا ہے کہ جس طرح ہم حلال چیزوں (کھانے، پینے) سے دور رہتے ہیں، اسی طرح ہم حلال ہمیں حرام چیزوں (جھوٹ، چغلی، حسد، غصہ، برگمانی، دھوکہ) سے بھی دور رہنا چاہیے۔ اگر روزہ ہمیں گناہوں سے نہ بچائے، تو دہ ایک رسمی عبادت بن جاتی ہے اور اس کا حقیقی فائدہ حاصل نہیں ہوتا۔ خلاصہ یہ کہ امام علی کی یہ حدیث ہمیں یہ سکھاتی ہے کہ روزے کا اصل مقصد تقوی اور پاکیزگی ہے۔ صرف بھوکا پیاسا رہنا کافی نہیں بلکہ اپنی زبان، آئکھ، صرف بھوکا پیاسا رہنا کافی نہیں بلکہ اپنی زبان، آئکھ،

دل اور دماغ کو بھی برے کاموں سے بیانا ضروری

ہے۔ حقیقی روزہ وہ ہے جوانسان کواللہ کی نافرمانی سے

روکے اور نیکی کی طرف مائل کرے۔

ہوتا ہے اور اللہ کی خاص رحمت و مغفرت کا مستحق بنتا ہے۔

٥- قال امير المومنين: «أَلصِيامُ الجنينابُ الْمَحارِمِ كُما يَمْتَنِعُ الرَّجُلُ مِنَ الطَّعامِ وَ الشَّرابِ»؛ امير المؤمنين حضرت على نے فرمايا: الشَّرابِ»؛ امير المؤمنين حضرت على نے فرمايا: "روزه محرمات سے بچنے كا نام ہے جس طرح انسان روزے ميں كھانے پينے كى چيزوں سے بچنا ہے"۔ (بحار، ج ٩٣٩، ص ٩٣٩)۔

یہ حدیث روزے کی حقیقت اور اس کے اصل مقصد کو بیان کرتی ہے۔ امام علی ہمیں بتارہے ہیں کہ روزہ صرف بھوک اور پیاس کا نام نہیں بلکہ ایک جامع عبادت ہے جو انسان کو گناہوں سے بچانے اور اس کے کردار کو بہتر بنانے کا ذریعہ بنتی ہے۔ اس حدیث کی روشنی میں مندرجہ ذیل مطالب ظاہر ہوتے ہیں:

## ا-روزه صرف بھوک پیاس نہیں

عام طور پر لوگ روزے کو صرف ظاہری
عبادت سجھتے ہیں کہ اس میں کھانے اور پینے سے پر ہیز
کرنا ہوتا ہے۔ لیکن امام علی فرمارہے ہیں کہ روزے کا
اصل مقصد حرام چیزوں سے بچنا ہے، جبیبا کہ آ دمی
کھانے اور پینے سے خود کو روکتا ہے۔ لیمن اگر کوئی
شخص دن بھر بھوکا پیاسا رہے لیکن حجموٹ، غیبت،
دھوکہ دہی، گناہ اور برے اعمال سے نہ بچے تواس کا
روزہ حقیقی روزہ نہیں ہے۔

9- قال امير المومنين: «صَوْمُ الْقَلْبِ حَيْرٌ مِنُ صِيامِ الْمُلْسَانِ وَ صَوْمُ الْلَسَانِ خَيْرٌ مِنُ صِيامِ الْبَطْنِ»؛ امير المؤمنين حضرت على في فرمايا: "ول كا روزه زبان كروزه سے بہتر ہے، اور زبان كاروزه بيٹ كے روزے سے بہتر ہے"۔ (غرر الحكم، ج، اله صحاح، ح، ال

یہ حدیث روزے کی حقیقی روح اور اس کے مختلف درجات کو واضح کرتی ہے۔ امام علیٰ یہاں تین طرح کے روزوں کاذکر فرمارہے ہیں:

## ا-شكم كاروزه

یہ سب سے ابتدائی درجہ ہے، جس میں انسان کھانے، پینے اور دیگر ممنوع چیزوں سے پر ہیز کرتا ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص صرف کھانے پینے سے رکا رہے، لیکن جھوٹ، غیبت، بدگوئی اور دیگر برے کاموں میں ملوث رہے، تواس کاروزہ ناقص ہوگا۔

#### ۲- زبان کاروزه

شكم كے روزے سے بہتريہ ہے كہ انسان اپنی زبان كو بھی برائيوں سے رو كے۔ اس ميں جھوٹ، غيبت، برزبانی، چغلی، بے ہودہ گفتگو، گالی گلوچ اور فضول باتوں سے پر ہيز شامل ہے؛ قرآن ميں مومنين كی صفات ميں سے بيان ہواہے كہ: ﴿وَ الَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُو مُعُو صُونَ» " يہ لوگ وہ ہيں جو لغو باتوں سے منہ موڑ ليتے ہيں۔ " (سورہ مؤمنون، آيت س)۔ زبان

کاروزہ رکھنے والا شخص نہ صرف خود کو بہتر بناتا ہے بلکہ دوسر وں کو بھی اپنے الفاظ سے تکلیف نہیں دیتا۔ س- **دل کاروزہ** 

سب سے افضل روزہ وہ ہے جس میں دل کو گناہوں، برے خیالات، حسد، نفرت، کینہ، تکبر اور دنیاوی لا کی سے پاک رکھاجائے۔ظام کی عبادات کے ساتھ اگر دل میں ناپاکی اور برے جذبات ہوں تو انسان کی روحانی ترتی نہیں ہوتی جیسا کہ قرآن مجید فرماتا ہے: «یَوْمَ لَایَنْفَعُ مَالْ وَلَا بَنُونَ - إِلَّا مَنْ أَتَّی اللهَ فرماتا ہے: «یَوْمَ لَایَنْفَعُ مَالْ وَلَا بَنُونَ - إِلَّا مَنْ أَتَّی اللهَ بِقَلْبٍ سَلِیمٍ»؛ اس (قیامت کے) دن نہ مال کام آئے باللہ گا، نہ اولاد، مگر جو پاک دل کے ساتھ اللہ کے پاس گا، نہ اولاد، مگر جو پاک دل کے ساتھ اللہ کے پاس آیا"۔ (سورہ شعراء، ۸۸۔۸۹)۔ یعنی حقیقی روزہ وہی ہے جو دل کو اللہ کی یاد میں مشغول کرے اور انسان

کے کردار کو پاک کر دے۔ خلاصہ میہ کہ امام علیؓ کی میہ حدیث ہمیں سکھاتی ہے کہ روزہ صرف بھوکا پیاسا رہنے کا نام نہیں، بلکہ زبان اور دل کو بھی یاک رکھنا ضروری ہے۔ حقیقی

روزہ وہ ہے جو انسان کو گنا ہوں سے روکے ، زبان کو قابو میں رکھے ، اور دل کو نیک اور اللہ کی طرف ماکل

کر ہے۔

ا- قال امير المومنين : «كَمْ مِنْ صَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيامِهِ الآالُجُوعُ وَ الظَّمَأُ وَكَمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيامِهِ الآالسَّهَرُ وَ الْعِناءُ»؛

امیر المؤمنین حضرت علی نے فرمایا: "کتنے ہی روزہ دار ایسے ہیں جنہیں ان کے روزے سے صرف بھوک اور پیاس ہی حاصل ہوتی ہے، اور کتنے ہی عبادت گزار ایسے ہیں جنہیں ان کی عبادت سے صرف جاگنا اور مشقت اٹھانا ہی نصیب ہوتا ہے"۔ (نہج البلاغہ، حکمت ۱۲۵)۔

یہ حدیث روزے اور عبادت کی حقیقی روح کو بیان کرتی ہے اور ہمیں یہ سکھاتی ہے کہ محض ظاہری اعمال کافی نہیں، بلکہ نیت، اخلاص، اور عمل کی پاکیزگ ضروری ہے۔ مندرجہ ذیل مطالب اس حدیث کی روشنی میں معلوم ہوتے ہیں:

#### ا-روزے کی حقیقت

روزہ صرف کھانے اور پینے سے رکنے کا نام نہیں، بلکہ گناہوں سے بیخے، اخلاق کو سنوار نے، اور اللہ کے قریب ہونے کا ذریعہ ہے۔اگر کوئی شخص روزہ رکھے لیکن جھوٹ، غیبت، حسد، چغلی، دھو کہ، فریب، اور دیگر برے اعمال سے نہ بیچ، تواس کاروزہ

۲- عبادت کی روح

محض بھوک اورپیاس بن کررہ جاتا ہے۔

کچھ لوگ رات بھر عبادت کرتے ہیں، لیکن ان کے دل میں ریاکاری، تکبر، حسد اور دوسروں کو حقیر

سیحضے کا جذبہ ہوتا ہے۔ ایس عبادت میں روحانی ترقی نہیں ہوتی، بلکہ وہ صرف ظاہری مشقت بن کررہ جاتی ہے۔ جیسا کہ نماز کے سلسلے میں قرآن مجید کاار شاد ہے کہ: «فَوَیْلُ لِلْمُصَلِّینَ الَّذِینَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ»؛ "پس ہلات ہے ان نمازیوں کے لیے جو اپنی نماز سے عافل ہیں، جو دکھاوے کے لیے نماز پڑھتے ہیں۔ " (سورہ الماعون ۲۰۳)

# ۳- اخلاص اور نیت کی اہمیت

ند کوره حدیث کی روشی میں بیہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ قبولیت عمل کا دار و مدار نیت پر ہے۔ اگر روزه اور عبادت ریاکاری، شهرت، یارسی عادت بن جائیں توان کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا ہے۔ امام علی کی بیہ حدیث ہمیں بیہ سبق دیتی ہے کہ روزہ اور عبادت صرف رسمی یا جسمانی مشقت نہ ہوں، بلکہ ان میں اضلاص، نیکی، اور اللہ کا خوف ہونا چا ہے۔ اگر روزہ اضلاقی اصلاح کا ذریعہ نہ ہے اور عبادت دل کی یا کیزگی نہ بڑھائے تو وہ ذریعہ نہ ہے اور عبادت دل کی یا کیزگی نہ بڑھائے تو وہ

بے فائدہ رہ جاتی ہے۔ حقیقی کامیابی وہی ہے جو ظاہری

عبادات کے ساتھ دل کی پاکیز گی اور اچھے اخلاق میں

• ( ) (

والسلام

نظرآئے۔

# اشعار در مدح حضرت امام حسن مجتبي ً

■ نتيجه فكر: حجة الاسلام والمسلمين جناب عرفان عالم يورى صاحب

آتی ہوں جس میں صاف نظر بارہ صورتیں ایسا ہے صرف ایک امامت کا آئینہ

پچپ ہے یہ اپنی خیر منا اے معاویہ بولا اگر تو ہوگا قیامت کا آئینہ

اِن کے خلاف اِس لئے کیس اُس نے سازشیں کھلتا تھا اُس کو اِن کی سخاوت کا آئینہ

اُس نے تو کتنی بار ہی لُولاَعلی کہا اِس طرح سے بچایا حکومت کا آئینہ

ہو کیے اُس کا چاہنے والا کوئی شہید جس نے ہمیشہ دیکھا ہلاکت کا آئینہ

عرفان ول میں عشق حسنؑ ہے تو حشر میں دکھلائیں گے وہ ہم کو شفاعت کا آئینہ آؤ يہاں نہ ديكھو ضلالت كا آئينہ يہ محفل حسنؑ ہے ہدایت كا آئينہ

گودی میں اپنی لے کے نواسے کو بارہا دیکھا کئے رسول رسالت کا آئینہ

نکے ہیں اپنے گھر سے حسبلے کے اک قلم ٹوٹےگا آج پھر سے سیاست کا آئینہ

کیا ہو معاویہ کا حسنؑ سے مقابلہ وہ صرف خواب اور یہ حقیقت کا آئینہ

منبر پہ مصطفیٰ کے جو نااہل آگئے کر ڈالا چور چور خلافت کا آئینہ

یہ اور بات سوگئے تیروں کی سیج پر چھوڑا نہ پھروں میں شریعت کا آئینہ

برسا رہا ہے تیر جنازے پہ اِس کئے طاری امیر شام یہ ہیبت حسنؑ کی ہے

عرفان ہم ہیں امن پیند اِس لئے سدا کیوں کہ ہمارے دل میں محبت حسن کی ہے **(Y)** 

بالکل رسول جیسی ہی صورت حسن کی ہے پھر کہنے دیجئے کہ رسالت حسن کی ہے

سب سے جدا جہاں میں یہ عظمت حسن کی ہے

واجب حسین پر بھی اطاعت حسنؑ کی ہے

آئی نبی کے لب پ ہنی مدتوں کے بعد زهرا کے گھر میں آج ولادت حسن کی ہے

ہے ساختہ پگاری ہے <sup>صلح</sup> حدیبیے جو ہے رسول کی وہی سیرت حسنؑ کی ہے

صلح حبہ میں دیکھی گئی صبر کی جھلک صفین کی صفول میں شجاعت حسن کی ہے

خیبر ہے اُنگلیوں پہ قلم اُنگلیوں میں ہے وہ ہے علیؓ کی اور یہ طاقت حسنؓ کی ہے

وہ ہے گئی کی اور یہ طاقت مسن کی ہے۔
ماغ فدک نہیں ہے جو تم اِس کو مانٹ لو

جنت کی سلطنت پہر سیادت حسن کی ہے

تعوید ہے بندھا ہوا قاسمٌ کے ہاتھ پر کرب و بلا کی جنگ میں شرکت حسنؓ کی ہے



Under the Patronage of Hazrat Wali al-Asr (aj)





Editor-in-Chief:

Hujjatul Islam Syed Kazim Rizvi

Executive Director:

Maulana Talim Raza Jafri

Deputy Executive Director:

Dr. Syed Baqir Eliya Rizvi

Graphics and Design:

Syed Rohullah Naqavi



■ AKHTAR TABAN BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL I-YEAR 1 | NO. 5 | MARCH & APRIL 2025

- Bonyad Akhtar Taban
- Block 63, Alley 28, Safaiyah Street, Qom, Iran
- +982537837506 | +989963778614
- www.allamahrizvi.com
- info@allamahrizvi.com



# BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025

In the Name of Allah, the Most Gracious, the Most Merciful

# THE PROPHET MOHAMMAD (pbuh)

And Islam Gradually Reaches beyond Mecca (Part 4)

Analysis by: Rais al-Muballigheen Allamah Sayyid Saeed Akhtar Rizvi

Preparation by: Hujjatul Islam Moulana Sayed kazim Rizvi

#### Introduction

This article is taken from the writings of Rais al-Muballigheen Allamah Sayyid Saeed Akhtar Rizvi, specifically from the book "Life of Muhammad the Prophet". Here, on the occasion of the birth anniversary of His Holiness (saww), some important topics are mentioned in this edition of the Akhtar Taban magazine, and other topics will be mentioned in the next editions. The contents of this book are very important, as Allamah Rizvi himself stated in the introduction of this book that: "The idea behind writing this book was to satisfy the needs of our new generation - the youths and the students who are unable to study the scholastic books written by the Muslim scholars and whose only source of information seems to be the biased writings of orientalists presented as "objective" and "authentic" studies."

#### Islam Gradually Reaches Beyond Mecca

All these disappointments and persecutions notwithstanding, Islam was spreading in other tribes too, although very slowly and not on a grand scale. Its simplicity and rationality were such that it only needed to reach the ears of the people to stir their souls. For thirteen years, the Quraish did their very best to stifle the new religion, but their opposition itself provided the necessary publicity. Tribes from all corners of Arabia flocked to Mecca at the time of the annual pilgrimage.

Lest they should be influenced by the message of Mohammed, the Quraish used to post themselves outside the city and warn the pilgrims: "An infidel has been born in our city who dishonors our idols; he even speaks ill of Lat and Uzza; do not listen to him." People naturally got curious and wanted to know more about this man. A disciple of the Prophet, recalling his earlier days, stated: "When I was young, I used to hear from the people going to Mecca that a person

claiming Prophethood had been born there." When the news spread, most people laughed and jeered at Mohammed, yet there were a few seekers of the truth who listened to his and who message influenced by it. Hafiz ibn Hajar, in his book al-Isabah, mentions the names of several companions who had come from Yemen and other distant places and, after secretly accepting Islam, had gone back to work among their tribes. The clan of Abu Musa al-Ash'ari in Yemen accepted Islam in this manner.

Tufail ibn 'Amr, of the tribe of Daws, was a poet of repute who could by his poetic fervor sway the feelings and attitudes of the Arabs. He had come into contact with the Prophet and was so enthralled by the marvelous diction of the Qur'an recited to him that he accepted Islam instantly. He was able to win some converts in his tribe, but in general the tribe did not listen to him. He came back to the Prophet and requested him to curse the Daws but the Prophet prayed thus: "O God! Guide the Daws and send them to

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

me (as Muslims)." Soon after, the entire tribe accepted Islam.

Dhamad ibn Tha'labah was a chief of Azd and a friend of the Prophet in his early years. He came to Mecca and was told that Mohammed had gone mad. He approached the Prophet and said that he could cure him. The Prophet replied,

"All praise be to God; I praise Him and seek His forgiveness. If God were to guide anyone, he cannot go astray, and if He leaves anyone to stray, nothing can guide him. I declare that there is no god but Allah. He is one and has no partner, and further (I declare) that Mohammed is His Servant and Messenger".

It is almost impossible to reproduce the vibrating force and captivating charm of the Arabic text which so much impressed Dhamad that he accepted Islam immediately and through him his whole tribe submitted to it.

Abu Dharr of the tribe of Ghifar was one of those who were disgusted with idol-worship. When: be heard about the Prophet, he went

to Mecca and incidentally met 'Ali with whom he stayed for three days. Ali introduced him to the Prophet and Abu Dharr accepted Islam. The Prophet advised him to go back home, but in his zeal he publicly announced in the Ka'bah: "There is no god but Allah and Mohammed is His Prophet." He was given a sound thrashing by the Quraish and was rescued by Abbas. Returning to his tribe, he invited it to accept Islam. half of his tribesmen, About accepted Islam and the rest followed suit when the Prophet migrated to Medina.

As the Ghifars were on very friendly terms with the tribe of Aslam, the latter were influenced by the former and also accepted Islam.

Quite a number of persons had incidentally heard the Qur'an being recited and were captivated by it. Jubayr ibn Mut'im had come to Medina to pay ransom for the prisoners of war of Badr. He happened to hear the Prophet reciting the following verses:

Or were they created out of naught? Or are they the creators? Or did they create the heavens and

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

the Earth? Nay, but they have no certainty. (Qur an, 52:35-36)

Jubayr stated that when he heard these verses, he felt that his heart was about to soar.

# First Pledge of Aqabah

As the Meccans refused tolisten to him, the Prophet used to preach to strangers and pilgrims visiting the Ka'bah. As described above, the news that a Prophet had arisen was spreading. A deputation of about twenty Christians from Nazareth came to meet him and embraced Islam. Similarly, another group of six persons from Yathrib accepted Islam. The next year, at the time of twelve the annual pilgrimage, Yathribites came and undertook a pledge known as the First Pledge of Agabah (Mountain-pass), so named because it was done in an out of the way mountain-pass outside Mecca. The pledge was:

- Not associate anything with God;
- Neither steal nor commit adultery nor fornication;
  - Will not kill our children;

- Will abstain from calumny and slander;
- Obey the Prophet in everything, and we will be faithful to him in weal and sorrow.

The period between the First and the Second Pledges was one of anxious waiting. The Meccans were sternly adamant, the people of Taif had rejected Muhammad, and the mission making slow was a progress. Yet hope had been engendered by its diffusion to the of Yathrib. distant city conviction was very much there that the truth would ultimately prevail. Describing this period, Muir says:

"Mahomet, thus holding his people at bay, waiting, in the still expectation of victory, to outward appearance defenseless, and with his little band, as it were, in the lion's mouth, yet trusting in his Almighty's power whose messenger he believed himself to be, resolute and unmoved, presents a spectacle of sublimity paralleled only in the sacred records by such scenes as that of the prophet of Israel, when he complained to his Master, 'I, even I only, am left".

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

#### Ascension of the Prophet

It was at such a time that God Almighty, in His infinite Mercy and Benevolence, bestowed upon the Prophet the unique distinction of being lifted to the furthest limit of heavens and of being shown the gorgeous splendor of the heavens and the universe:

Glory to (Him) who took His servant for a journey by night from the Sacred Mosque to the Furthest Mosque whose precincts we have blessed, in order that we might show him some of our signs, for He is the Hearer and the Seer. (Qur'an, 17:1)

There has been a good deal of controversy over the question whether the Ascension (Mi'raj) was only a vision or an actual bodily journey. The majority of the traditionalists agree that it was a real physical journey, much like the bodily ascension of Jesus to heaven and the descent of Adam to earth.

The fact is that this controversy was created by Banu Umayyah whose interest in Islam was based not on faith but on politics and who

did not like the idea of any miracle of the Holy Prophet gaining ground in the Muslims' minds. Their department of forgery obliged them in this respect also.

Two "traditions" from that department are repeatedly described by the Christians, the Ahmadis, and a group of the Sunnis; these are:

- Ayishah, wife of the Holy Prophet, is alleged to have said that during the whole night of the Ascension, the body of the Holy Prophet was on the bed.
- •Mu'awiyah said that The Mi'raj was a "true dream".

Now the fact is that the Mi'raj (whatever its interpretation) took place in Mecca one or three years before the Hijrah. Bibi 'Ayishah did not enter the house of the Holy Prophet till one year after Hijrah. How could she say that she did not miss the body of the Holy Prophet at that time?

There is only one possible explanation: This "tradition" was forged by someone who did not know the sequence of Islamic history. Otherwise, he could not

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

have attributed this "tradition" to 'Ayishah.

Mu'awiyah was such an enemy of the Holy Prophet that when 8 years after the Hijrah, Mecca was conquered without bloodshed and Abu Sufyan (father of Mu'awiyah), alternative, accepted seeing no Islam, Mu'awiyah fled to Bahrain and wrote a nasty letter to his father condemning him for his acceptance of Islam. It was not till the 9th year of Hijrah that he brought himself to profess Islam. And the Mi'raj took place 10 or 12 years before that time. How could he know what the facts of the Mi'raj were?! He does not mention his source of information, and the inference is that there was no such source.

If you want to witness how politics controlled the version of Islam professed by the Umayyads, read one more 'tradition' invented in their factory:

The king on the throne of Damascus is 'Abdul-Malik ibn Marwan. Iraq and Hijaz are in the hands of 'Abdullah ibn Zubayr. 'Abdul-Malik does not like the idea of the pilgrims of his domain being

obliged to go to Mecca (which is in the enemy's hands); so, he wants to enhance the prestige of Baitul Magdis, which lies within domain and plans to establish "hajj" to Baitul Magdis. As part of that plan, all previous declarations that the Mi'raj was а dream forgotten, and a tradition is forged that the final destination of the journey of the Mi'raj was Baitul Maqdis.

Soon thereafter, 'Abdullah ibn Zubayr is defeated and Hijaz comes under Syrian control; otherwise, we would surely have seen two centers of hajj in the Muslim world!

# The Second Pledge of 'Aqabah

On their return to Yathrib, the converts to the faith spread the doctrines of Islam and a large number **Yathribites** of became adherents to the faith. In following year, seventy people from Yathrib, including the twelve who took the first pledge, came to the Prophet to accept Islam and to invite him to their city. They swore allegiance to him. This pledge is known as the Second Pledge of

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

'Aqabah. 'Abbas, uncle of the Holy Prophet, although not a Muslim yet, was present on that occasion and exhorted the Yathribites to protect the Holy Prophet.

A Plan to Assassinate the Prophet

When the Meccans learned that Islam had struck roots in Yathrib and was fast spreading there, their animosity knew no bounds. Their chiefs, such as Abu Jahl, Abu Lahab, Abu Sufyan, and 'Utbah gathered at Dar-un-Nadwa and, after rejecting suggestions to imprison or banish Muhammad, they planned to assassinate him.

And remember when the unbelievers plotted against you to imprison you, or to kill you, or to drive you out, they plotted and planned and Allah, too, planned. (Qur'an, 8:30)

In order to escape the vendetta of Banu Hashim, it was decided that every clan should provide one man, and that they should collectively assault the Prophet as soon as he came out of his house. But God had apprised His Prophet of this plan well in advance and he informed

'Ali of it, ordering him to sleep in (Prophet's) bed. The Holy Prophet covered 'Ali with his own green sheet. When 'Ali heard that his life was to be the ransom for the Prophet's, Holy he at prostrated before Allah to thank Him for this unique honor. It was the first sajdah of "shukr" (a prostration of gratitude) in Islam. Thus, 'Ali slept soundly on the Holy Prophet's bed as the Prophet walked out of the house under the infidels' very noses.

Coming out of the house, he recited the first few verses of the Surat Ya-Sin and threw a handful of dust over their heads. None of the enemies saw him going out.

The Holy Prophet had also ordered 'Ali to return the things which people had entrusted to him to their respective owners.

The polytheists of the Quraishite clans all the time thought that it was the Prophet who was sleeping and were anxiously waiting to kill him.

According to Usudul Ghabah of Ibn Athir Jazari, Ihya' ul 'Uloom (of Ghazali) and Tarikhul Khamis of

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

Qadi Husain al Diyarbakri, it is learnt that when 'Ali slept in Muhammad's bed, God said to Gabriel and Michael:

" I establish brotherhood between you two and increase the life of one of you over that of the other. Having done so, I ask which of you is prepared to sacrifice his life for his brother".

Both Gabriel and Michael heard this address from the Lord but each held his life dearer than the other's and was not prepared to help his brother by sacrificing his own life. God then addressed them again,

"Can you not be like 'Ali ibn Abi Talib? See, I created brotherhood between Muhammad and 'Ali, and now 'Ali is sleeping in Muhammad's bed determined to sacrifice his own life for his brother. Now you both go to earth and guard 'Ali from the mischief of the enemies".

Then the two nearest-to-God angels came down and took their positions near the head and the feet of 'Ali. Gabriel said:

" Hail to thee! Hail to thee! Who can be like thee, O son of Abu Talib,

so that the Lord is proud of thee and exalts thy virtue before the angels"?

And so it happened. When the Prophet was on his way to Medina, God revealed to him the following verse in praise of 'Ali:

And amongst men there is one who sells his life seeking the pleasure of Allah. And Allah is most benevolent to His slaves. (Qur'an, 2:207)

The Holy Prophet went to the mountain of Thawr accompanied by Abu Bakr and hid in a cave near its summit. This place is about 5 miles from Mecca.

There are two versions as to how Abu Bakr came to accompany the Holy Prophet. One narrative says that the Holy Prophet himself went to the house of Abu Bakr and told him to accompany him.

The other narrative says that when the Holy Prophet went away, Abu Bakr came there and asked 'Ali as to where the Holy Prophet was.' Ali told him that he had already left for Medina. Abu Bakr went out looking for the Holy Prophet. The night was dark; therefore, when he came nearer, the Holy Prophet

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

thought that some infidel was pursuing him. He started going faster and faster, till his shoe-lace was broken and his toes were badly wounded. Then Abu Bakr called him. Recognizing his voice, the Prophet stopped. Abu Bakr caught up with him and asked permission to accompany him. Thus, they went together till they reached Thawr.

At dawn, the infidels entered the house. They were flabbergasted upon finding 'Ali in the bed instead of the Holy Prophet. At once they started looking for him, tracking him right up to the mouth of the cave. Still, they never thought of looking into the cave. Why?

As soon as the fugitives entered the cave, a spider wove cobweb at the entrance and a pair of pigeons built their nest at the mouth of the very cave in the darkness of the night and laid eggs at once. It was that cobweb and the nest with the eggs that made the blood-thirsty enemies believe that Muhammad (s.a.w.a.) could not be in that cave; otherwise, the cobweb would have been destroyed and the nest and the eggs broken! It was at this moment

that they got so near to the cave that Abu Bakr started weeping, being afraid of the possible discovery. But the Prophet consoled him saying,

Grieve not; surely Allah is with us (Qur'an, 9:40).

They left Mecca on the first Rabi'-ul-Awwal. of night (corresponding to 15 or 16 July, 622 C.E.) reaching the cave of Thawr before dawn and remaining therein up to 4th of Rabi'-ul-Awwal. On the 5th, they started their journey to Medina. Abdullah ibn Urayqit al-Daylami was hired to show them the way. Abu Bakr offered one of his she-camels to the Holy Prophet for the journey. The Holy Prophet accepted it on the condition that Abu Bakr accepted its price. Thus, Abu Bakr sold one she-camel to the Holy Prophet for 900 dirhams.

Journeying by unfrequented routes, they safely reached Quba (2 miles south of Yathrib) on the 8th of Rabi'-ul-Awwal.

There, the Holy Prophet laid the foundation of the mosque of Quba which has been mentioned in the Qur'an as "the Mosque founded on piety." After a few days, 'Ali

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

joined them there and they proceeded to Yathrib, entering it on Friday the 16th of Rabi ul-Awwal with a group of followers who had come from Yathrib to welcome the Prophet. This was the Hijrah from which dates the Islamic calendar, the Hijri year.

## **Persecution Analyzed**

The Prophet of Islam and his devoted band of followers had patiently endured untold hardship, tyranny and oppression for thirteen and ultimately had abandon their hearths and homes, sacrificing whatever worldly possessions they had. They had not wanted any worldly gains, nor had they aspired for any position of worldly eminence or share in the administration. The Prophet had unequivocally told the Meccans:

"I desire neither riches nor eminence nor dominion. I am sent by God who has ordered me to announce glad tidings to you. I convey to you the words of my Lord. I admonish you. If you accept the message, I bring you, God will be favorable to you both in this world and in the next. If you reject

my admonition, I shall be patient and leave God to judge between you and me".

The early Muslims were harassed and persecuted simply because they believed in God, the Lord of the universe. and worshipped Him without ascribing to Him any partner or colleague. had not exercised They compulsion, for the Qur'an had said:

There is no compulsion in religion; truly the right way has become clearly distinct from error; therefore, whoever disbelieves in the rebels (i.e. false deities) and believes in Allah, he indeed has laid hold of the strongest handle which shall not break off. (Qur an, 2:256)

The Qur'an only appealed to the inner consciousness of man, to his reason and intellect. Nevertheless, the new religion was in sharp contrast with the cults practiced by the Quraish, which ages of observance and belief had sanctified for them. The Prophet equality of man and preached stressed the point that in alone righteousness lay the

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

superiority of one over the other. The Quraish saw in this leveling of distinctions the end of their authority and privileges as the guardians of the Ka'bah, of their political and social hegemony, and of their vested interests at large.

The religion new placed restraints upon the promiscuous and unbridled license indulged in social intercourse. It heralded the end of licentious ways, of sensual pleasure and drunken orgies to which the Quraish were, by and large, espoused. It imposed spiritual discipline in the form of prayers, fasting and continence and frowned upon avarice, greed, slander, falsehood, indecency and other vices with which society was permeated. In short, it meant the giving up of old ways and the taking to a new life of austere piety and chastity.

The opposition of the Meccans was, therefore, sharp and violent. They relentlessly persecuted the followers of the new faith and made life so difficult for them that ultimately the Prophet and his followers had to abandon their hearths and homes for more

congenial surroundings. The Prophet did not even invoke the wrath of God on them. When once he was requested by Khabbab's son of Arrat to curse the Quraish, the Holy Prophet pulled him up by saying:

"People have gone by who were sawn and torn to pieces in the cause of God, but they did not desist from their duties. God will accomplish His plan till a rider will go from Sinai to Hadramaut fearing none except God".

How true was the prophecy!

# The Prophet at Medina

Living in contact with the Jews, the Aws and the Khazraj were not foreign to the idea of the unity of God. They had heard from the Jews that a Prophet was to come. Some of their people had come into contact with the Prophet at Mecca and had been deeply impressed by Him. The deputation they had sent to Mecca had returned entirely satisfied and had accepted Islam. The disciples who had preceded the Prophet were spreading the message of Islam throughout Yathrib. Unlike the

## BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025

Meccans, the Yathribites had no vested interest standing in the way

of their accepting the new religion. Islam had already taken roots in

Yathrib thus before the Prophet

arrived there on the invitation of the people of Aws and Khazraj. No

wonder they gave the Prophet a tumultuous welcome at Yathrib.

The name of the city was then changed to Madinat-un-Nabi, the City of the Prophet. Islam effaced the age-long enmity between the tribes of Aws and Khazraj.and they were given the honorific designation of "Ansar" (helpers or supporters). The emigrants, forty-five in number, were called "Muhajirun" (exiles). The construction of a mosque, Masjid-un-Nabi (mosque of the Prophet), was now underway, and the Prophet worked at it like any other laborer. Soon, a simple, unostentatious mosque with walls of unbaked bricks, with trunks of palm trees as pillars, and a thatch of palm leaves was built with a few adjoining rooms of similar material. On the completion of these rooms, the Prophet, who meanwhile was living with Abu Ayyub, moved into one of them.

The doors of the houses of some of the companions opened into the mosque (Masjid-un-Nabi). The Prophet ordered the doors of all of them except that of 'Ali to be closed. The companions raised some objections against this order. The Prophet, thereupon, stood up and addressed them. Having praised Allah, he said:

"In accordance with the decree of Allah, I ordered you to close the doors and 'Ali to keep his open. Your wrangling is undesirable. Neither did I open nor close any door of my own accord. I only acted as I was ordered by Allah".

The Muhajirun needed some meaningful relief. To ensure their economic security and also to establish brotherly ties between them and the Ansar, the Prophet joined each Muhajir with an Ansar in a tie of "Brotherhood" that became even more precious and enduring than the bond of blood relationship. The Ansar volunteered to share half and half with their contractual brothers everything they

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

earned or possessed. It is to this unification of interests that the Qur'an refers in the following passage:

Surely those who believed and migrated and strived hard in the way of Allah with their property and souls, and those who sheltered and helped them, these are indeed friends (and protectors) of one another. (Qur'an, 8:72)

The Muhajirun were anxious not to remain a burden on their brothers. Soon, many of them settled down to trade and do business. In the course of time, they were rehabilitated, and within a few years, they were no longer in need of any financial support. It was then that the following verse was revealed:

And the possessors of relationships are nearer to each other. (Qur'an, 8:75)

In Medina, Islam had at first to face serious difficulties. Danger threatened it from all sides, and it had to fight against great odds for mere survival. Some of the battles forced on it were inspired by political motives; others were the result of direct opposition to the new faith and the desperate efforts which its enemies exerted to put it down before it firmly established itself. Other difficulties were added by the predatory and warlike habits of the nomadic tribes hovering round the city and the insecurity and lawlessness prevailing in the country at large. It may be a good idea, therefore, to analyze and understand the political conditions of Arabia at this time.

Arabia's Prevailing Political Conditions

The Arabs belonged to one ethnic race, but history does not record that they were ever united as one nation. They were divided into tribes and clans, each having its own chief or chieftain. They, no doubt, spoke the same language, but each tribe followed a different dialectal variation. Indeed, even religion was not a binding force. Almost every house had its own god; tribes had their own supreme deities.

In the south were the small principalities of Himyar, Awza and Aqyal. In the middle and northern Arabia lived the tribes of Bakr,

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

Taghlib, Shaiban, Azd, Qudha'ah, Khandaf, Lakhm, Juzam, Banu Hanifa, Tay, Asad, Hawazin, Ghatfan, and Aws, Khazraj, Thaqif, Quraish and others; they were frequently engaged in intensive warfare. Bakr and Taghlib had been fighting each other for forty years.

Blood engagements had ruined many a tribe of Hadhramaut. Aws exhausted and Khazraj had themselves through a protracted war, and the Battle of Fijar between the Banu Qais and Quraish had not yet ended. If any member of a tribe was killed, the tribe considered itself duty bound to seek revenge not merely upon the murderer but also on the tribe to which he belonged. effective Since there was no machinery to settle such disputes, this invariably touched off furious wars, which lasted for generations.

Tribal might, dash and alacrity, were the only guarantee of a precarious security. The desert and the hills were the home of fierce nomadic tribes who lived largely on plunder and depredation, but trade was also a major source of livelihood for them. Only a few

months of the year were regarded as sacred. It was only then that bloodshed was stopped in order to facilitate the performance of the annual pilgrimage to Mecca or to do trade at Ukaz. But even convention was at times relaxed to suit the convenience of individual tribes. Only the precincts of the Ka bah were considered sacred and were free from bloodshed. It is to this state of affairs that the Qur an has drawn attention:

Do they not see that we have made a sacred territory secure for them, while men are carried off by force all around them? (Qur'an, 29:67)

The conditions in the country were so insecure that even till 5 A.H. the powerful tribe of Abdul-Qais of Bahrain could not think of going to Hijaz outside the sacred months. Even the caravans going to or returning from Syria were sometimes plundered in open daylight.

Muslims' pasturelands were at times raided. Although conditions had considerably improved by then, the route to Mecca from Medina was

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

not altogether safe until the fall of Mecca.

While the country was so striferidden internally, dangers from outside were no less. The Roman and Persian empires had extended their domain to the fertile provinces of Yemen, Oman and Bahrain and had established their sovereignty The them. Romans occupied Syria. Ghassan and some tribes. other Arab who had embraced Christianity, had been set up as the latter's feudatories.

The Romans had expelled the Jews from Syria and Palestine in the second Century B.C. These Jews had migrated to Medina and its suburbs and built strong fortresses Medina, Khaibar, Taima, Fadak and other places. Prospering themselves, the Jews were extremely jealous of prosperity in other races strongly resented rivalry in trade business. They believed themselves to be God's "chosen people" and their conduct was characterized by pride and arrogance intensified by the feeling of being secure inside their formidable fortresses.

It was during such times that the Prophet started his great Mission. For preparing the ground and the proper climate, the first step that he took was to unite the Ansar and the Muhajirun.

## A Pact with the Jews

The Holy Prophet not only welded the Ansar the and Muhajirun into one Brotherhood, but he set himself to the task of establishing a stable society, commonwealth based on equality of and on the concept rights universal humanity. Granting equality of status and rights as well as full freedom of religion and of conscience to the Jews, he invited them to enter into a pact with the Muslims. He drew up a charter, which has been reproduced by the historian Ibn Hisham thus:

In the name of the Most Merciful and the Compassionate God. Granted by Mohammed, the Prophet, to the Believers, whether of Quraish or of Yathrib, and all individuals of whatever origin who have made common cause with them, all these shall constitute one nation.

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

Then, after regulating the payment of the diyah (blood money) by the various clans and fixing some wise rules regarding the private duties of Muslims among themselves, the document proceeds thus:

The state of peace and war shall be common to all Muslims; none among them shall have the right of concluding peace with, or declaring war against, the enemies of his coreligionists. The Jews who enter into this covenant shall be protected from all insults and vexations; they shall have an equal right with our own people to our assistance and good offices. The Jews of the various branches of 'Awf, Najjar, Harith, Jashm, Tha'labah, Aws, and all others domiciled in Yathrib shall Muslims form with the one composite nation.

They shall practice their religion as freely as the Muslims. The clients and allies of the Jews shall enjoy the same security and freedom. The guilty shall be pursued and punished. The Jews shall join the Muslims in defending Yathrib (Medina) against all enemies. The

interior of Yathrib shall be a sacred place for all those who accept this Charter. The clients and allies of the Muslims and of the Jews shall be as respected as the principals. All Muslims shall hold in abhorrence anyone found guilty of a crime, injustice, or disorder. None shall uphold the culpable, even if he may be his nearest in kinship.

Then, after some other provisions regarding the internal management of the State, this extraordinary document concluded thus:

All future disputes between those who accept this Charter shall be finally referred, after God, to the Prophet.

The Jews of Medina accepted this Pact. After some time, the neighboring Jewish tribes of Banu Nadhir and Banu Quraizah joined it, too. But, as later events proved, it was only expediency that had dictated this course of action to the Jews. There was no change of heart on their part and they secretly nursed the same hostile feelings against the Aws and the Khazraj as before and viewed the growing

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

confederation of the Muslims with grave concern and animosity. In the course of time, they started taunting and abusing the Muslims. frequently quarrelling with them and resorting to treachery and sedition. Some people of the Aws and the Khazraj who had become lukewarm converts assisted them: the Munafiqun (hypocrites). These were headed by Abdullah ibn Ubay who had his own designs to become the ruler of Medina and, together with the Jews, they became a constant source of danger to the religion newborn and its to adherents.

The Jews, who had business connections with the Quraish of Mecca, conspired with them to eradicate the infant religion before it assumed formidable proportions. As the head of the religion, and "a general in a time of almost continual warfare," Muhammad was the guardian of the lives and liberty of the people. The very existence of the nascent religion was in serious peril. Islam preaches the brotherhood of mankind; it insists upon toleration of all religions and creeds; it enjoins

kindness and compassion, but it does not preach monasticism, nor does it permit its followers to submit to the forces of disintegration.

Being in league with the Jews and the Munafiqun, the Meccans started harassing the Muslims. Under the leadership of Karz ibn Jabir al-Fahri, they started raiding up to the very outskirts of Medina, destroying fruit-bearing trees and carrying away flocks. News began into Medina that the pouring Meccans were allying with other tribes to launch a massive attack against the Muslims. Muhammad sent out small missions to these tribes to contract alliances and treaties. One of them entered into a treaty with the Banu Zamra. The terms of the treaty were as follows:

is the document Muhammad, Messenger of God, for Zamra. Their lives Banu safe. If thev property are attacked by anyone, they will be assisted except when they themselves fight against the religion. In return, they will come to the help

**AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025** 

of the Prophet when called upon by him.

A similar pact was made with the Banu Madlaj at Dhul 'Ashirah. The Quraish had sent a threatening letter to 'Abdullah ibn Ubay who was the chief of his tribe before the arrival of the Prophet:

"You have given shelter to our man (Muhammad). You should either kill him or turn him out of Medina or else we swear that we will attack you and, killing all the males, we will capture and enjoy your women".

The attack was considered so imminent, and the small band of Muslims was in such peril, that the Prophet used to remain awake throughout the night. Al-Darmi and al-Hakim have recorded that: "When the **Prophet** and his companions came to Medina and the Ansars sheltered them, the Arabs decided to attack them. The Prophet's companions used to sleep holding to their weapons".

# Some Reconnoitering Parties

The Quraishites were extremely furious about Muhammad (s.a.w.)

slipping away from their hands, having made all preparations to kill him. The news that Islam was rapidly gaining hold in Medina did nothing to pacify their rage and enmity. Several times news reached Medina that they were planning to attack the Muslims. As a result, the Holy Prophet had to send out reconnoitering parties now and then find out the designs movements of the Quraish and to watch the routes to prevent any sudden attack.

Once, thirty Muslims (under the command of Hamza, the Holy Prophet's uncle) met a party of 300 riders (under the command of AbuJahl) at Saiful-Bahr. The Meccans were eager to massacre the small group; of thirty, but Majd ibn 'Amr al-Juhni (who had a covenant with both groups) prevailed upon both groups and convinced them to go back to their respective places. Thus, a battle was averted.

Sometime later, a patrolling party of 60 or 80 Muslims, under the command of 'Ubaidah ibn Harith (a cousin of the Holy Prophet) reached Rabigh and found

#### **AKHTAR TABAN MARCH & APRIL-2025**

200 riders of Quraish under the command of Ikrimah ibn Abu Jahl or Mukriz ibn Hafs. The Quraishites started the battle with their bows and arrows. Then, someone thought that the Muslims could not come with such a small force to face a group of warriors so superior in number unless they had a great army hidden somewhere. This idea spread, and they fled away.

A small party of twelve persons under the command of 'Abdullah ibn Jahsh (a cousin of the Prophet) was dispatched to Nakhlah, a spot between Taif and Mecca, with sealed orders to be opened after two days' journey a precaution against espionage which was rife. The letter, as quoted by al-Tabari on page 1275 of his Tarikh, stated:

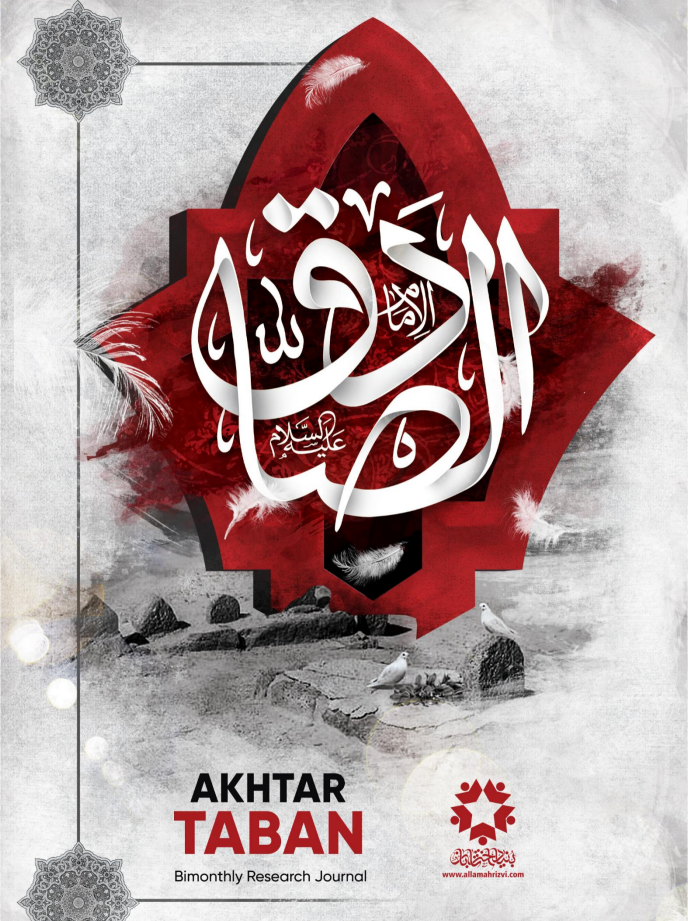
"Stay at Nakhlah; gather information about the designs of Quraish and communicate".

It was only incidentally that the party met some Meccan traders and

that one of them, Amr ibn al-Hadhrami, was killed at the hands of Abdullah. History has not recorded what altercation ensued between the two parties and which provoked the other. Whatever the immediate cause might have been, Abdullah had acted beyond his instructions, and this incident aggravated the situation. Except for this isolated incident, in none of the numerous expeditions listed by Arab historians as saraya was there any skirmish or a question of looting and plundering. They were sent out either to make alliances with neighboring tribes, or they were reconnaissance patrols, for news was reaching Medina that, the Meccans might strike any day

(... The rest of the demand in the next Magazine).





FOR MORE DETAILS: WWW.ALLAMAHRIZVI.COM